Bioetika islame — Shoaib Malik

Description

Fusha né zhvillim dhe komplekse e bioetikés islame kérkon gé sfidat etike té& paragitura nga
biomjekésia moderne té zgjidhen brenda kornizés sé té drejtés dhe teologjisé islame. Teksa
teknologjité mjekésore pérparojné me shpejtési, céshtje si transplantet e organeve, inxhinieria
gjenetike, teknologjité riprodhuese dhe pérkujdesja pér dhénien fund té jetés jané shndérruar né
kryesore né debatet e zhvilluara né botén myslimane. Duke u pasuruar si nga burimet klasike islame
ashtu dhe nga dituria bashkékohore, kjo fushé rreket té& shqyrtojé mundésité e zbatimit té parimeve
fetare né realitetet e reja mjekésore, me géllim gé té ruhet dinjiteti njerézor, té ekuilibrohen detyrimet
morale dhe té respektohet shenijtéria e jetés.

Page 1
Artikull - Erasmusi



Né zemér té bioetikés islame gjenden koncepte kyce gé derivojné nga Kur’ani, Suneti (théniet dhe
praktikat e Profetit Muhamed) dhe jurisprudenca shekullore islame (fikhu). Kéto burime mundésojné
parime etike gé udhézojné zgjedhjet qé duhen béré né dritén e sfidave biomjekésore. Prej tyre mund té
pérmendim maslahané (konsideratén e dobisé dhe interesit publik), darurén (domosdoshméring),
makasid al-shari’a (objektivat e té drejtés islame) dhe masat parandaluese (sadd al-dhari’a). Kéta
parime pércaktojné rregullat rreth disa ¢céshtjeve komplekse, ndérkohé gé tregojné njéfaré fleksibiliteti
né disa té tjera, né varési té kontekstit. Nj& ndér temat mé té debatuara né bioetikén islame éshté
lejueshméria e teknologjive riprodhuese si fertilizimi in-vitro, surrogacia dhe shqyrtimi gjenetik. Déshira
pér pasardhés né traditén islame éshté dicka gé theksohet dhe mungesa e lindshméria shpesh pér
ciftet myslimane shihet si njé sfidé e thellé. Pérdorimi i fertilizimit in-vitro éshté pérgjithésisht i lejuar,pér
ag kohé sa ndodh pérmes Iéndés gjenetike té bashkéshortit dhe bashkéshortes. Megjithaté,surrogacia,
vecanérisht né rastet kur pérfshin njé palé té treté, éshté dicka gé refuzohet gjerésisht,para sé gjithash
pér shkak té gjenealogjisé (nasabit) dhe pércarjes potenciale té strukturave téfamiljes, gjéra kéto
themelore pér té drejtén islame. Shqyrtimi dhe modifikimi gjenetik jané gjithashtudukuri qé ngrené
dilema jo té pakta. Diagnoza gjenetike e pre-implantimit (PGD) shpesh pranohet, mekushtin gé té
ndalohet kalimi ¢grregullimeve gjenetike serioze. Por shgetésime té miré&fillta ngrihen rrethpérdormit té
teknologijive té tilla pér géllime jomjekésore, si¢ jané tiparet e pérzgjedhura si inteligjencaapo gjinia.
Dijetarét detyrohen té gjejné ekuilibrin midis dobive potenciale t& modifikimit gjenetik dherrezigeve gé
mos té ndérhyhet te krijimi i Zotit (khalk Allah).

Pérkujdesja pér ¢éshtjen e dhénies fund té jetés éshté njé tjetér sferé ku dijetarét diskutojné
lejueshmériné e hegjes doré nga aparaturat dhe trajtimet gé e mbajné né jeté pacientin né rastin e
sémundjeve té pashérueshme. Parimet islame e theksojné shenjtériné e jetés, e pér rrjedhojé pozicioni
bazé éshté ruajtja e saj me ¢do kusht kur éshté e mundur. Megjithaté, jurisprudenca islame 1€ hapésiré
pér njé kuptim mé té nuancuar dhe jo aq bardhé e zi té dallimit midis zgjatjes sé jetés dhe zgjatjes sé
procesit agonizues té vdekjes. Shumé dijetaré argumentojné se nése trajtimi mjekésor shndérrohet né
té koté dhe vetém se i shton vuaijtjet e pacientit, Eshté e lejueshme qé pacienti té lejojé gé vdekja t'i
Vij&é né ményré natyrore. P&rdorimi i teknologjive si ventilatorét, tubat ushgyes dhe masa té tjera qé
mbéshtesin jetén, vlerésohet né raport me cilésiné e jetés gé ato mundésojné dhe gjasat e shérimit.
Né shumé rregulla islame, ajo gé ka réndési éshté nése trajtimi e mbron jetén (hifz al-nafs) apo zgjat
vuajtjen pa asnjé nevojé. Sidogofté, eutanazia apo vetévrasja e vullnetshme, jané plotésisht té
ndaluara né té gjitha shkollat juridike islame.

Transplantimi i organeve éshté njé tjetér fushé gé ka provokuar diskutime té gjera bioetike. Né fillim
ishin té shumté juristét islamé gé e kundérshtuan kété praktiké, nisur nga shenjtérimi i trupit njerézor,
vecanérisht pas vdekjes. Por sidoqofté, shuma e dijetaréve té ditéve tona, vecanérisht ata gé jané
pjesé e késhillave té gjera islame si Akademia e Fikhut, e lejojné até né disa kushte té caktuara. Kéto
kushte pérfshijné ato ku arsyetohet me domosdoshmériné e ruajtjes sé jetés, me garanciné gé personit
dhurues nuk i béhet asnjé dém, ashtu si dhe duke marré pélgimin e familjes sé kétij té fundit. Kurse
sfera ku palét ndahen éshté pérkufizimi i vdekjes. Dijetarét myslimané kané debatuar nése vdekja e
trurit mundet apo jo té konsiderohet e vérteté né pérputhje me té drejtén islame, né njé kohé kur
pérkufizimet tradicionale té vdekjes jané ato qé déshmojné ndalimin e rrahjeve t& zemrés dhe
frymémarrjes. Ndérkohé gé disa dijetaré vdekjen e trurit e kané pranuar si legjitime, té tjerét kané
argumentuar se proceset fizike té trupit, si rrahja e zemrés, duhet gjithashtu té pushojné sé
funksionuari gé vdekja té shpallet pérfundimtare.

Page 2
Artikull - Erasmusi



Kufijté etiké té inxhinierisé gjenetike dhe klonimit jané mé pak té stabilizuar né bioetikén islame, duke
pasur parasysh shfagjen relativisht té voné té kétyre teknologjive. Né pérgjithési, dijetarét jané té
kujdesshém rreth njé procedure té tillé, vecanérisht kur béhet fjalé pér alternimin e gjeneve njerézore
apo krijimin e organizmave gjenetikisht t& modifikuar (GMO-t&). Qé&llimi kryesor né kété mes éshté
ruajtja e dinjitetit njerézor dhe té sigurohet se ndérhyrja njerézore nuk i tejkalon prerogativat hyjnore.
Dijetarét ndahen mes tyre midis ndérhyrjeve terapeutike gé kané pér géllim té korrigjojné defektet
gjenetike dhe atyre gé synojné zgjerimin e disa tipareve té caktuara njerézore, té cilat shpesh shihen si
problematike. Klonimi, vecanérisht ai njerézor, nga dijetarét myslimané shihet gjerésisht si njé shkelje
e rendit natyror té krijimit. Frika éshté se kjo nismé mund té shpjeré né pasoja té paparashikueshme gé
shkatérrojné strukturat familjare dhe identitetin njerézor, shenjtéri kéto té rrénjosura thellé né etikén
islame.

Bioetika islame operon brenda njé konteksti global dhe shumédisiplinor. Késhilla té ndryshém té figh-ut
dhe organe bioetike, si Akademia Islame e Fikhut (njé organ né varési té Organizatés sé
Bashképunimit Islam), diskutojné rregullisht pér shqyrtimin e ¢éshtjeve bioetike. Kéto késhilla shpesh
bashképunojné me mjeké profesionisté, shkencétaré dhe eksperté ligjoré pér té zhvilluar udhézime gé
reflektojné vlerat e té drejtés islame né zgjidhjen e ¢céshtjeve mjekésore bashkékohore. Arabia Saudite,
Irani, Malajzia dhe shtete té tjera e kané pérfshiré né sistemet e tyre shéndetésore bioetikén islame,
gjé gé ka ndikuar si né politikat shéndetésore ashtu dhe né specifikat ligjore. Pér shembull, dijetarét
fetaré t& Arabisé Saudite kané luajtur njé rol té konsiderueshém né hartimin e politikave rreth
transplantimit t& organeve dhe shéndetit riprodhues, duke u siguruar sé kéto fusha té mbeten brenda
kufijve té parimeve islame.

Né kontekstet peréndimore, ku myslimanét shpesh jané pakica, ka njé kérkesé gjithnjé e né rritje pér
kornizat bioetike, gé t'i respektojné si kufijté fetaré ashtu dhe ata sekularé. Bioeticiené myslimané si
Aasim Padela dhe Mansur Ali, ndér té tjeré, kané kontribuar né ményré domethénése pér t'i bashkuar
kéto dy boté, duke kérkuar dhe pérkrahur politika gé i respektojné normat islame, edhe né rastet kur
diskutimet rreth bioetikés shtrihen né sfera té reja. Konferencat, iniciativat kérkimore dhe buletinet
akademike ofrojné platforma ku bioetika islame diskutohet né nivelet e forumeve globale, duke ofruar
njé ményré pér dijetarét dhe mjekét myslimané t'u japin drejtim ndérlikimeve morale té biomjekésisé. E
ardhmja e bioetikés islame me gjasa ka pér ta zhvilluar edhe mé shumé bashképunimin midis
dijetaréve fetaré, profesionistéve té fushés mjekésore dhe bioeticienéve.

Njé nga sfidat e vazhdueshme né kété mes éshté balancimi i tradités me panoramén gjithnjé e né
zhvillim té teknologjisé mjekésore. Teksa pérparime si CRISPR, Inteligjenca Atrtificiale né pérkujdesjen
shéndetésore dhe biologjia sintetike z&né gjithnjé e mé shumé hapésiré, dijetarét myslimané pérballen
me detyrimin pér té pércaktuar se si kufijté e etikés klasike t'i pérshtasin né skenaré té paprecedent.
Kjo nuk kérkon vetém interpretimin e teksteve ligjore, por edhe bashképunimin me eksperté
mjekésoré, me géllim gé té kuptohen plotésisht implikimet e teknologjive té reja.

Ve¢ késaj, ekziston edhe njé dialog né rritje rreth rolit té bioetikés islame né diskutimet rreth bioetikés
globale. Teksa c¢éshtjet bioetike shndérrohen né mé té ndérlidhura mes tyre, dijetarét myslimané po
pérfshihen pérheré e mé shumé me kornizat e gjera etike, té tilla si Deklarata Universale mbi Bioetikén
dhe té Drejtat Njerézore, pér té gjetur gjuhén e pérbashkét pa humbur shenjestrén nga vlerat islame.
Bioetika islame mbetet njé fushé né zhvillim, por qé réndésia e sé cilés éshté e pamohueshme. Teksa
shogérité myslimane vazhdojné té pérballen me dilema té ndérlikuara bioetike, nevoja pér pérfshirje
kuptimploté dhe té mirémenduar si me traditén islame ashtu dhe me shkencén moderne vetém do té

Page 3
Artikull - Erasmusi



rritet. E ardhmja e bioetikés islame me gjasé ka pér té zhvilluar njé bashképunim mé té madh midis
dijetaréve fetaré, profesionistéve mjekésoré dhe bioeticienéve, duke siguruar késisoj qé udhézimi etik
mbetet i réndésishém né epokén e ndryshimit té shpejté teknologjik.

Date Created
28/11/2025
Author
erasmusi

Page 4
Artikull - Erasmusi



