Islami dhe Shkenca né periudhén moderne — Shoaib Malik

Description

Hyrje

Né& njé boté gjithnjé e mé komplekse, myslimanét e shohin veten té pérballen me njé séré pyetjesh e
céshtjesh gé i shtyjné té meditojné e vrasin mendjen, té cilat fillojné nga ¢éshtjet e etikés dhe
identitetit, deri te sfidat e shkaktuara nga teknologjia dhe shoqéria, té cilat gé té gjitha kané ndikimin e
tyre se si ne jetojmé& dhe mendojmé. Por midis tyre, njéra spikat mé shumé nga té gjitha: Si ia bén
Islami, njé tradité e rrénjosur te shpallja hyjnore, té keté marrédhénie me botén e shkencés, gé éshté
né zhvillim gjithnjé e mé té madh?

Kjo pyetje nuk éshté vetém akademike. Lindja e lévizjeve si Ateizmi i Ri ka hedhur dyshime se si Islami
dhe shkenca mund té bashkéjetojné me njéra-tjetrén, céshtje né diskutimin e sé cilés disa kritiké
shkencén e kané pérdorur si njé instrument pér t'i sfiduar apo edhe ulur besimet fetare. Né kété
kontekst, shkenca ndonjéheré éshté pérdorur dhe instrumentalizuar pér té pohuar se zbulimet
moderne mésimet fetare i shndérrojné né penguese apo té papérputhshme me arsyen. Si rezultat i
késaj, pér shumé myslimané dialogu rreth Islamit dhe Shkencés[1] nuk éshté gjithmonjé njé pérpjekje
pér njé integrim kuptimploté, por njé fushébetejé ku themelet e besimit vihen né piképyetje dhe ku
shkenca pérdoret pér té shpéné pérpara ateizmin.

Shkenca ndonjéheré pérdoret si njé armé pér té pohuar se zbulimet moderne mésimet fetare i béjné té
duken si penguese apo té papérputhshme me arsyen. E megjithaté, pavarésisht kétyre sfidave, Islami
dhe Shkenca gézojné njé histori shumé mé té thellé marrédhéniesh, gé né fakt shkon pértej debateve
brenda ateizmit apo materializmit. Pér shekuj me radhé&, mendimi islam éshté pérpjekur gé botén ta
kuptojé si njé reflektim i rendit hyjnor. Sot, teksa zbulimet e reja shkencore vetém se na i zgjerojné
kufijté e asaj gé dimé rreth universit, jetés njerézore dhe botés natyrore, myslimanét pérséri ftohen pér
t'u pérfshiré né njé marrédhénie kuptimploté dhe reflektive me kéto zhvillime.

Pérpjekja pér t'i pajisur me kuptim raportet midis Islamit dhe shkencave moderne, Islamin dhe
Shkencén e ka shndérruar né njé disipliné gé tani mund té themi se funksionon e mévetésishme, e qé

Page 1
Artikull - Erasmusi



ka térhequr vémendjen e studiuesve nga fusha dhe formime té ndryshém, ku secili ka sjellé njé
perspektivé unike. Disa jané pérpjekur té harmonizojné shpalljen Kur’anore me njohjen shkencore,
duke besuar se besimi dhe shkenca mund ta pasurojné njéra-tjetrén. Por ka pasur edhe té tjeré gé
jané treguar mé té kujdesshém, té cilét kané paralajméruar gé nuk duhet pérgafuar njé qasje
pastértisht materialiste, gé do t'i asgjésonte parimet e brendashkruara shpirtérore dhe metafizike té
Islamit. K&to qasje té ndryshme kané shérbyer pér lindjen e njé fushe né zhvillim e sipér, né té cilén
studiuesit, teologét dhe shkencétarét myslimané jané duke dhéné kontributin e tyre né shqgyrtimin e
¢céshtjes se si Islami dhe shkenca ndérthuren dhe gérshetohen mes tyre. Kété fushé né zhvillim e
sipér, kjo ese e pérmbledh duke trajtuar diskutimet kyce, duke theksuar kontributet kryesore dhe duke
ofruar ide rreth ményrés se si historikisht mendimi Islam éshté pérfshiré né marrédhénie me shkencén,
ashtu si dhe ndérveprimi gé ka pasur me zhvillimet moderne. Késhtu, ky punim ndahet né dy pjesé: 1)
Né té parén shqgyrtohet zhvillimi historik u fushés, 2) kurse né té dytén gjendja e saj aktuale. Gjithsesi,
pérpara sesa té kalojmé né trajtimin e kétyre temave, éshté me réndési té theksojmé edhe disa
konsiderata themelore, gé do té na ndihmojné né shqyrtimet tona.

Paralajmérime

Fusha e gjeré e Shkencés dhe Fesé, pjesé e sé cilés éshté Islami dhe Shkenca, ka njé histori mé té
gjaté dhe mé té stabilizuar. Duke filluar gé nga vitet 1960, studimi formal i Shkencés dhe Fesé fillimisht
u zhvillua nga studiuesit e krishteré dhe shumé nga literatura e tij kryesore pasqyron shgetésime
teologjike té krishtera. Né dallim, kontribute té strukturuara né fushén e Islamit dhe Shkencés nisén té
shfageshin vetém né vitet 1980. Si rezultat, ajo mbetet njé fushé relativisht e re. Edhe pse né dekadat
e fundit éshté shénuar njé pérparim domethénés, ajo éshté ende duke pércaktuar kufijté e saj, ashtu si
dhe duke zhvilluar njé diskurs té vetin, vecanérisht kur e krahasojmé me dituriné e formuar dhe
stabilizuar gé herét té botékuptimit té krishteré.

Ritmi i zhvillimit né fushén e Islamit dhe Shkencés ka gené relativisht gradual, pjesérisht falé
mungeseés sé infrastrukturés sé mirépércaktuar institucionale fokusuar specifikisht né kété fushé
studimi. Historikisht, njé pjesé e miré e infrastrukturés formale pér shqyrtimin e marrédhénies midis
shkencés dhe fesé éshté zhvilluar né njé kontekst para sé gjithash té krishteré, gjé qé i dha formé
orientimit t& hershém té disiplinés. Si rezultat, hapésira pér njé zhvillim sistematik té Islamit dhe
Shkencés si njé fushé mé vete ka qené mé e kufizuar. Vecg késaj, trashégimia e kolonializmit theu
shumé tradita intelektuale islame, e pér rrjiedhojé e vonoi marrédhénien mé té gjeré e mé
gjithépérfshirése me sfidat shkencore moderne. Né periudhén post koloniale, shumé shtete-kombe me
shumicé myslimane u fokusuan te zhvillimi ekonomik, konsolidimi politik dhe themelimi i sistemeve
moderne arsimore, proces gjaté té cilit shpesh pérshtatén modele peréndimore, pér té pérmbushur
nevojat e menjéhershme shogérore gé kishin. Ky ndryshim né pérparési, ndérkohé gé nga njéra ané
ishte i domosdoshém pér rindértimin kombétar, nga ana tjetér nénkuptonte se marrédhénia
ndérdisiplinare midis Islamit dhe shkencés jo gjithmoné siguroi njé mbéshtetje té& pérkushtuar
institucionale. Edhe pse mé voné kéta faktoré kané ndikuar ritmin e rritjes, jané pérpjekjet e kohéve té
fundit ato gé po ushgejné njé dialog dhe progres mé domethénés.

Pér rrjedhojé, nése Krishtérimi ka pérfituar nga prodhimi i mé shumé se dhjeté teksteve
gjithépérfshirése rreth Shkencés dhe Fesé, né ditét tona ende njé tekst i tillé rreth Islamit dhe
Shkencés sot ende nuk ekziston. Veprat ekzistuese Islamin shpesh e mpakin duke e trajtuar népér
pérmbledhje dhe shpjegime té shkurtra, duke theksuar késisoj nevojén urgjente pér burime mé té
strukturuara akademike. Théné kété, njé numér pérheré e mé i madh studiuesish tani jané duke

Page 2
Artikull - Erasmusi



punuar seriozisht né kété sferé, ku prej té ciléve disa né ményré mé té drejtépérdrejté se té tjerét, duke
béré késhtu té mundur zgjerimin e fushés.

Eshté e réndésishme té pranojmé se zhvillimi i Islamit dhe Shkencés ka ndodhur né fusha té
ndryshme. Disa tema, si evolucioni dhe pérputhshméria e tij me mésimet islame, éshté shqyrtuar mé
gjerésisht, gjé gé ka rezultuar né njé gamé té pasur debatesh studimore. Kéto diskutime shpesh
shfrytézojné si mendimin klasim islam, ashtu dhe paradigmat shkencore bashkékohore. Por
megjithaté, kjo thellési nuk &shté universale dhe shumé fusha té tjera duhet ende té arrijné té njéjtin
nivel dituror.

Fusha té reja gé po lindin me shpejtési, si pér shembull implikimet e inteligjencés artificiale (Al),
bioetikés dhe shkencés mjedisore, jané ende né hapat e tyre té para. Pér shembull, ndérkohé gé
Inteligjenca Artificiale éshté duke revolucionarizuar sektoré té shumté, implikimet e saj etike dhe
teologjike vetém kohét e fundit kané nisur té shqyrtohen né kontekstin islam. Né ményré té ngjashme,
céshtjet bioetike, si modifikimi gjenetik apo teknologjité riprodhuese kané nxitur rikthimin te disa
diskutime juridike té hershme islame. Por gjithsesi, mbeten té pjesshme dhe aspak gjithépérfshirése.
Pavarésisht réndésisé globale gjithnjé e né rritje, sfidat mjedisore si ndryshimi klimatik jané ende duke
gjetur vend brenda kornizés teologjike dhe juridike islame. Ky zhvillim i pabarabarté nuk duhet té shihet
si njé hendek apo shenjé neglizhence, por si njé reflektim i natyrshém se si fusha né fjalé éshté duke u
zhvilluar. Teksa panorama globale e shkencés dhe teknologjisé éshté né lévizje e sipér, po njésoj po
ndodh edhe me fokusin e studiuesve dhe mendimtaréve myslimané. Disa fusha avancojné mé shpejt
se té tjerat, kurse disa té tjera duan pak mé shumé kohé pér t'i pérshtatur dhe integruar avancimet
shkencore moderne brenda mendimit tradicional islam. Ky proces, edhe pse i ndérlikuar e ndonjéheré
edhe i ngadalté, thekson natyrén dinamike té fushés dhe potencialin gé ajo ka pér t'u rritur né té
ardhmen. Duke i pasur té qarta kéto konsiderata, tani mund t’ia fillojmé duke véshtruar nga historia e
Islamit dhe Shkencés.

Pjesa 1 — Histori

Historia e Islamit dhe Shkencés gé do té parages kétu, para sé gjithash fokusohet te bota arabe,
sidomos nisur nga arsyeja se studimet e derimétanishme jané pérgéndruar pikérisht né kété rajon. Por
megjithaté, kjo éshté vetém njé pjesé e njé historie shumé mé té gjeré. Traditat intelektuale dhe
pérvojat historike té rajoneve té tjeré — pérfshiré Iranin, Aziné Jugore (pérpara dhe pas copétimit),
Aziné Juglindore (si pér shembull Indoneziné dhe Malajziné), Afrikén Subsahariane dhe bashkésité e
diasporave myslimane né Mbretériné e Bashkuar, Shtetet e Bashkuara dhe Amerikén e Veriut —
mbeten ende té pashqgyrtuara. Sidoqofté, pavarésisht se studimi i tyre mungon apo pérmenden vetém
kalimthi né diskutimet e réndésisé sé larté, ato gjithsesi na pajisin me njé véshtrim t& ¢cmuar rreth asaj
se si bashkési té ndryshme myslimane kané ndértuar marrédhénien e tyre me mendimin shkencor.
Zgjerimi i studimit né kéta kontekste éshté thelbé&sor pér zhvillimin e njé kuptimi mé té pasur e me mé
shumé nuanca té fushés né fjalé. Prandaj, eseja né fjalé duhet paré si pjesé e njé narrative mé té gjeré
e né zhvillim e sipér, gé njéherazi karakterizohet nga shumé boshllége gé presin té njihen e
shqyrtohen.

Vitet e para

Hapat e paré té asaj gé sot ne e quajmé Islami dhe Shkenca mund té pikasen gé te pérpjekjet
intelektuale té figurave kyce si Xhemaludin el Afgani (vd. 1897), Sejid Ahmed Khan (vd. 1898),
Muhamed Abduh (vd. 1905) dhe Rashid Rida (vd. 1935). Kéta studiues ishin té& parét gé u pérballén

Page 3
Artikull - Erasmusi



me sfidat e modernitetit, e vecanérisht me avancimin e shpejté té fugive t&€ médha peréndimore. Por
megjithaté, packa se vepra e tyre hodhi themelet, Islami dhe Shkenca si njé fushé e vecanté studimi
nisi t& marré formé vetém né vitet 1980. Ajo cfaré u interesonte té kuptonin sa mé miré kéta
mendimtaré, ishte kontrasti i preré midis progresit teknologjik dhe intelektual té Peréndimit dhe
stanjacionit qé ata perceptonin né botén myslimane. Rritja e fugive koloniale evropiane shihej si
drejtépérsédrejti e lidhur me pérsosmériné gé ata kishin mbérritur né shkencén moderne dhe
mendimin racional. Pér kéta reformatoré myslimané, kjo paragiste si njé kércénim ashtu dhe njé
mundési: njé kércénim sepse sfidonte sovranitetin e shogérive islame dhe njé mundési sepse ata
besonin se Islami, nése kuptohej si¢ duhej, mund ta pranonte e madje edhe nxiste progresin shkencor.
Pér shkak té kufizimeve nga té cilét ky punim karakterizohet, diskutimet tona do té fokusohen kryesisht
te Abduhu dhe Khani, edhe pér shkak se kontributet e tyre lidhen mé drejtépérsédrejti me ¢éshtjet dhe
piképyetjet e fushés.

Duke shkruar nga Egjipti, vepra e Abduhut na ofron njé shembull domethénés té pérpjekjes pér té
harmonizuar Islamin me shkencén. Né veprén e tij Islami dhe Krishtérimi né raport me Shkencén dhe
Qytetérimin, Abduhu vé pérballé historité e dy feve, duke argumentuar se Islami historikisht ka pasur
njé marrédhénie shumé mé té miré me kérkimin shkencor sesa Krishtérimi. Vepra e tij ishte njé
pérgjigje e drejtépérdrejté ndaj kritikés orientaliste gqé Islamin e paragqiste si njé forcé stanjative, gqé nuk
mund té pérshtatej me arsyen dhe shkencén. Sipas Abduhut, ndérkohé gé Krishtérimi shpesh kishte
gené né kundérvénie me shkencén, Islami pérheré e kishte nxitur kérkimin e diturisé, si¢ déshmohet
nga lulézimi i shkencés dhe filozofisé pérgjaté Epokés sé Arté Islame (té shekujve 8-13).

Kontributet intelektuale té Khanit (vd. 1898), njé mendimtar dhe reformator indian, ndihmuan gjithashtu
pér té pérgatitur terrenin e diskutimeve mbi Islamin dhe Shkencén. Thellésisht i interesuar ndaj nevojés
gé myslimanét kishin pér t'u pérfshiré né marrédhénie me shkencén dhe teknologjiné moderne pér ta
rigjalléruar botén myslimane, ai themeloi Kolegjin Muhamedan Anglo-Oriental — qgé mé voné do té
njihej si Universiteti Mysliman i Aligarhit (themeluar né vitin 1875) — i cili u shndérrua né njé gendér té
réndésishme pér arsimimin shkencor modern té Indisé. Njésoj si Abduhu, Khani besonte né
pérputhshmériné midis Islamit dhe arsyes dhe theksonte se mésimet islame ishin pér nga natyra dhe
vetvetiu racionale dhe né harmoni me shkencén. Por megjithaté, ai me té njéjtén forcé refuzonte
bestydnité dhe pohimet rreth mrekullive gé binin né kundérshtim me ligjet e natyrés, duke i interpretuar
ato si mésime morale dhe jo si ndodhi gé kishin ndodhur pérnjémend.

Page 4
Artikull - Erasmusi



Kjo periudhé e hershme u formésua gjithashtu nga konteksti intelektual i Orientalizmit, gé Islamin dhe
myslimanét i shihte pérmes optikés sé superioritetit kulturor dhe intelektual. Studiuesit orientalisté,
Islamin shpesh e pérshkruanin si té prapambetur dhe barbar, si njé fe gé nuk ka shumécka pér té
kontribuar né fushat e shkencés apo filozofisé. Njé shembull ky¢ i késaj narrative éshté e ashtuquajtura
“teori e rénies,” sipas sé cilés ai gé duhej fajésuar pér kolapsin intelektual té botés myslimane ishte
Gazaliu. Sipas késaj piképamijeje, kritika gé ai u béri filozoféve si Ibn Sina (Avicena), e mbyste
mendimin racional dhe shqyrtimin shkencor, duke shpéné késisoj drejt rénies sé qytetérimit islam. Kjo
narrativé u pérdor pér té pérforcuar idené se Islami, né kontrast me Krishtérimin peréndimor, ishte
vetvetiu né kundérshtim me progresin shkencor. Afgani, Khan dhe Abduhu, gé té tre u pérpoqgén té
bénin mé té mirén pér t'i hedhur poshté kéto pretendime, duke argumentuar se Islami kishte gené
historikisht njé forcé shtytése pér shkencén. Né piképamjen e tyre, problemi nuk ishte veté Islami, por
rrethanat shoqgérore, politike dhe intelektuale gé kishin shpéné drejt rénies sé shoqgérive myslimane.
Duke hyré né marrédhénie me shkencén moderne e duke rigjalléruar traditén islame, ata besonin se
bota myslimane do té lulézonte pérséri intelektualisht dhe shkencérisht.

Kéto katér figura shpesh pérmenden si “reformatoré,” njé emértim ky qé bart si konotacione pozitive
ashtu dhe negative, né varési té atij gé e vleréson trashégiminé e tyre. Pér disa, ata kishin gabuar né
pérpjekjet e tyre pér ta pajtuar Islamin me modernitetin, sepse po u jepnin njé hapésiré té madhe e
pranim té gjeré ideve peréndimore, né dém té tradités islame. Té tjeré i kané paré si mendimtaré
vizionaré, té cilét kérkuan té rigjalléronin njé boté myslimane né stanjacion, népérmjet pérgafimit té
aspekteve pozitive té racionalitetit dhe shkencés moderne. Por ka edhe té tjeré gé pér ta kané ushqyer
njé mendim t& ndérmjetém, duke arsyetuar se packa se géllimet mund t'i kené pasur t& shéndosha,
rrugét gé zgjodhén pér t'i pérmbushur géllimet e tyre ishin jo té duhurat apo té parakohshme. Por
gjithsesi, pavarésisht géndrimit g& mund té mbajmé ndaj tyre, nuk mund té€ mohohet se pérpjekjet e
tyre intelektuale kané léné gjurmé me njé ndikim té konsiderueshém né botén myslimane. Veprat e
tyre jo vetém gé hapén shtegun pér njé pérfshirje mé té thellé me shkencén dhe modernitetin, duke
hedhur themelet e zhvillimit t& mévonshém té Islamit dhe Shkencés, por trashégimia e tyre vazhdon té
formésojé dialogun se si Islami mund apo duhet té ndérveprojé me sfidat e epokés shkencore
moderne.

Ndryshimi i kahut

Page 5
Artikull - Erasmusi



Teksa dekadat e shekullit t& njézet pasonin njéra-tjetrén, bota myslimane iu nénshtrua disa
transformimeve domethénése, ku ndér té tjera spikat shbérbérja e kalifatit osman né vitin 1924.Kalifati,
gé gjithnjé ishte paré si simboli i bashkimit dhe autoritetit islam, pér shekuj me radhé kishteshérbyer si
njé instrument pérbashkésues politik dhe shpirtéror pér myslimanét. Shpérbérja gé i bériMustafa
Kemal Ataturku, i cili e zévendésoi me Republikén Turke, pati njé ndikim t& madh né té gjithébotén
myslimane, jo vetém duke i dhéné fund njé institucioni shekullor, por duke shénuar gjithashtuedhe
fundin simbolik té pushtetit politik global té Islamit. Kjo periudhé trazirash pérkoi me lindjen efugive
koloniale peréndimore, té cilat tashmé kishin filluar ta riformésonin botén myslimane né kuptiminpolitik,
shogéror dhe intelektual té fjalés. Né shumé rajone, institucionet dhe traditat islame kéto fuqi ikishin
margjinalizuar duke imponuar modele politike dhe sisteme arsimore peréndimore. Kolapsi ikalifatit i
pérkegésoi edhe mé kéto ndryshime, duke i IEné késisoj myslimanét pérballé humbjes sé njéautoriteti
géndror qé pérheré i kishte bashkuar né njé kornizé té pérbashkét islame. Shfagja e shteteve-kombe
moderne né vigjilje té kolonializmit, identitetin mysliman e ripérkufizoi sipas njé frymekombétare dhe jo
mé fetare.

Krijimi i shteteve-kombe me shumicé myslimane né Lindjen e Mesme, Aziné Jugore dhe Afrikén e
Veriut solli sfida té reja. Kéto shtete té reja kérkuan t'i modernizonin ekonomité dhe sistemet e tyre
politike, shpesh duke pérqgafuar modele peréndimore geverisjeje dhe arsimimi, té cilét vendosnin njé
theks gjithnjé e mé t& madh mbi shkencén dhe teknologjing, si pérbérés thelbésoré té progresit
kombétar. Pér kéto shtete, ¢céshtja se si vlerat islame duheshin balancuar me kérkesat e modernitetit u
shndérrua né dicka urgjente. Né Egjipt, pér shembull, figura si Tantaui Jauhari (vd. 1940) nisén té
zbulonin se si zbulimet e shkencés moderne mund té pajtoheshin me mésimet islame. Vepra e tijj
Xhevahirét e Kur'anit reflektonte bindjen qé ai kishte se shkenca moderne sapo kishte nisur t'i zbulonte
té vértetat e fshehura shkencore té Kur'anit. Ajo ishte njé ndér pérpjekjet e para pér harmonizimin e
shkencés moderne me interpretimet e Kur'anit. Duke vepruar késhtu, Jauhari ishte duke iu pérgjigjur si
ndaj nevojave té brendshme té shoqerisé, e cila po pérballej me modernizimin e shpejté, ashtu dhe
ndaj trysnive té jashtme té kolonializmit, i cili Islamin e kishte portretizuar si té prapambetur dhe té
papajtueshém me progresin.

Kjo ishte njé periudhé e karakterizuar nga njé reflektim i thellé intelektual pér botén myslimane. Nga
njéra ané, studiues si Jauhari ishin duke u pérpjekur t&€ demonstronin se Islami kishte shumécka pér té
ofruar né sferén e diturisé shkencore, duke i kthyer késisoj pérmbys narrativat koloniale té inferioritetit
islamik. Nga ana tjetér, shtetet e reja myslimane ishin duke kérkuar té vendosnin marrédhénie me
fuqité peréndimore, népérmjet pérqgafimit té reformave moderne né shkencé dhe arsim, té cilat
njéherazi ishin edhe pjesé e pérpjekjeve pér té ndértuar e pér t'u dhéné formé kombeve té
sapokrijuara. Themelimi i universiteteve moderne, si Universiteti i Kajros (themeluar né vitin 1908) dhe
Universiteti Mysliman i Aligarhit, ishin pjesé e késaj pérpjekjeje pér t'u modernizuar duke ruajtur
njéherazi edhe identitetin islam. Né té njéjtén kohé&, humbja e kalifatit dhe shfagja e kétyre realiteteve
té reja politike ngrinin ¢éshtje té véshtira rreth geverisjes dhe sé drejtés sé ardhshme islame. Pa njé
autoritet géndror pér t'i udhéhequr, intelektualét dhe udhéheqgésit myslimané u pérballén me detyrén
pér té pércaktuar se si parimet islame mund té zbatoheshin né kornizén e shteteve-kombe moderne.
Kjo piképyetje kyce mori pérgjigje té ndryshme: disa bénin thirrje pér themelimin e shteteve islame té
geverisur nga Sheriati, kurse té tjeré kérkonin njé gasje mé fleksibél gé do t'i mundésonte Islamit té
bashkéjetonte me ligjet sekulare dhe pérparimet shkencore moderne.

Teksa kéto shtete té sapokrijuara nisén té njiheshin me realitetet e tyre post-koloniale, ¢céshtja se si té

Page 6
Artikull - Erasmusi



pajtohej tradita islame me shkencén moderne u shndérrua né njé shgetésim kryesor. Ndérkohé gé
shumé intelektualé dhe udhéheqés politiké pérgafuan shkencén moderne si njé instrument pérmes té
cilit té siguronin progres dhe pavarési nga fugité peréndimore, ende mbetej né zhvillim njé debat i
vazhdueshém rreth vendit gé feja do té kishte né kété rend té ri botéror. Pér disa, Islami dhe shkenca
shiheshin si forca pérplotésuese, gé sé bashku botén myslimane mund ta shtynin drejt njé epoke té re
arritjesh intelektuale dhe teknologjike. Pér disa té tjeré, pérgafimi i metodave shkencore peréndimore
shihej si njé kércénim pér integritetin e mésimeve islame. Ky tension intelektual do té vazhdonte ta
formésonte diskursin e Islamit dhe Shkencés né dekadat né vijim, teksa mendimtarét myslimané
pérpigeshin té gjenin njé ekuilibér midis modernizimit dhe ruajtjes sé vlerave islame.

Brezi i paré

Vitet 1980 shénuan njé piké kthese né diskursin rreth Islamit dhe Shkencés, periudhé kur dy gasjet
mbizotéruese nisén t'i japin formé fushés. Nga njéra ané ishte lévizja e Islamizimit té Shkencave, gé
shkencén moderne e shihte me njé skepticizém té thellé, duke argumentuar se themelet e saj filozofike
dhe historike ishin té rrénjosura né materializém dhe sekularizém. Pérkrahésit e késaj Iévizjeje u
pérpogén ta riformulonin brenda kornizés epistemologjike islame dituriné shkencore, kornizé kjo qé
ishte né harmoni me parimet fetare dhe shpirtérore. Nga ana tjetér ishte gasja e mrekullive shkencore
té Kur'anit (i’jaz ‘ilmi), e cila konsistonte né njé géndrim tejet optimist karshi shkencés moderne. Kjo
perspektivé diktonte se Kur'ani i kishte parapriré shumé zbulimeve shkencore — nga kozmologjia te
embriologjia — shekuj mé paré, duke demonstruar késhtu natyrén hyjnore té tekstit. Sé bashku, kéto dy
linja pérkufizuan brezin e paré té studiuesve né diskursin modern. Pérpjekjet e tyre dialogun e
transformuan nga shqgyrtime té shpenguara individuale, né njé fushé té strukturuar dhe té zgjeruar
akademike. Kjo periudhé pérfagéson shfagjen formale té Islamit dhe Shkencés si njé fushé e vecanté
studimi, duke hedhur késhtu themelet pér zhvillime t&€ métejshme.

Lévizja e Islamizimit té Shkencave mbéshtetej nga mendimtaré té réndésishém si Ismail Raxhi Faruku
(vd. 1986), Sejid Muhamed Nakib El Atas (lindur mé 1931), Ziaudin Sardar (lindur mé 1951) dhe Sejid
Husein Nasri (lindur mé 1933). Por ndérkohé gé bashkoheshin né mendimin rreth nevojés pér
islamizimin e diturisé shkencore, ata dallonin né gasjet gé duheshin ndjekur. Faruki u pérpoq té
themelonte njé kornizé islame pér té gjitha fushat e diturisé, duke argumentuar se disiplinat moderne
duhet té ristrukturoheshin pér té reflektuar parimet metafizike islame — si¢ ishte teuhidi (uniteti hyjnor) —
dhe jo té mbéshteteshin né themele sekulare apo materialiste. El Atas, nga ana tjetér, i kritikonte
themelet epistemologjike té shkencés moderne, duke arsyetuar se theksi gé ajo vinte mbi empiricizmin
dhe sekularizmin kishte shpéné drejt humbjes sé mprehtésisé shpirtérore, duke béré késisoj thirrje pér
rigjallérimin e njé botékuptimi islam, i cili realitetet hyjnore do t'i njihte dhe pércaktonte si gendrore pér
dituriné. Sa i pérket Sardarit, packa se ai ndante té njéjtin mosbesim karshi kornizave shkencore
peréndimore, né té njéjtén kohé theksin mé té madh e vinte mbi implikimet shogérore dhe etike té
shkencés, duke béré thirrje dhe pérkrahur njé reformé té mendimit shkencor, gé do t'i jepte pérparési
nevojave té shogérive myslimane dhe do té siguronte gé shkenca t'i shérbente géllimeve etike dhe
komunale. Kurse Nasri ofronte njé kritiké filozofike t& materializmit t& shkencés moderne dhe pasojave
té saj mjedisore, duke pérkrahur kthimin te njé shkencé e shenijté, njé gasje kjo pér njé dituri gé
gérsheton pérmasat shpirtérore dhe etike né studimin e natyrés.

Koncepti i mrekullive shkencore né Kur'an ishte shumé mé optimist ndaj shkencés moderne. Ithtarét e
késaj piképamjeje, si¢ ishte Maurice Bucaille, argumentonin se Kur'ani pérmbante ajete qé
pérshkruanin me saktési dukuri shkencore moderne, shpesh shekuj pérpara sesa kéto zbulime té ishin

Page 7
Artikull - Erasmusi



béré. Vepra me ndikim e Bucaille, Bibla, Kur'ani dhe Shkenca, krahasonte tekstet e Islamit dhe
Krishtérimit, duke dalé né pérfundimin se Kur'ani ishte gartésisht né harmoni me dituriné shkencore
moderne, gjé qé nuk mund té thuhej edhe pér Biblén. Kjo piképamje ishte vecanérisht popullore né
botén myslimane, sepse pér besimtarét mundésonte njé ményré gé Kur’anin té mos ta shihnin vetém
si njé udhézues shpirtéror dhe moral, por edhe si njé burim i urtésisé shkencore.

Mbéshtetésit e i ‘jaz ‘ilmi disa ajete i konsideronin si paraprirés té zbulimeve né embriologji, astronomi,
gjeologji dhe fusha té tjera. Pér shembull, t& dhéna pér zhvillimin e embrionit njerézor, nga disa
shiheshin si prové gé Kur’'ani i paraprinte kuptimeve moderne té embriologjisé. Né ményré té
ngjashme, ajete qé pérshkruanin zgjerimin e universit u interpretuan si pohim qé lidhej me teoriné e
Big Bangut. Kjo linjé mendimi ishte plotésisht pozitive karshi shkencés moderne, duke argumentuar se
Kur’'ani u kishte parapriré té gjitha zbulimeve shkencore moderne, duke vértetuar késhtu origjinén
hyjnore. Eshté interesante té vémé re se ndérkohé gé kéto dy lévizje qé té dyja u pérpogén té
zgjidhnin ¢éshtjen e marrédhénies midis Islamit dhe shkencés, pér ta béré e b&né né ményra shumé té
ndryshme. Lévizja e Islamizimit ishte kritike ndaj themeleve filozofike té shkencés moderne dhe u
pérpoqg gé dituriné shkencore ta riformulonte brenda njé kornize islame. Né dallim, mbéshtetésit e i ‘jaz
‘ilmit e pérqafuan shkencén moderne, duke e paré si konfirmim té natyrés sé mrekullueshme té
Kur'anit dhe si prové e té vértetés sé pakohé té Islamit.

Brezi i dyté

Ndérkohé gé fusha e Islamit dhe Shkencés hynte né vitet 1990 dhe fillimvitet 2000, njé brez i dyté
studiuesish nisén té ofrojné reflektime kritike ndaj gasjeve té brezit té paré. Midis tyre mund té
pérmendim Mehdi Golshanin, Muhamed Basil Altaie, Bruno Abdulhak Guiderdonin dhe Nidhal
Guessoum. Ata sollén njé perspektivé té re, e ndikuar nga formimi i tyre né shkencat natyrore, né té
cilat kishin si kontribute akademike, ashtu dhe né nivel publik. Kritikét e lévizjes sé “Islamizimit té
Shkencave” argumentonin se, ndérkohé qé lévizja kérkonte té integronte parimet islame né diskursin
shkencor modern, ajo shpesh mbetej né nivel shumé teorik. Studiues si Golshani vuné né dukje se
l&vizjes i mungonin zbatime praktike dhe kishte prirjen té fokusohej mé shumé te kritika filozofike, né
vend gé té rrekej té jepte zgjidhje konkrete pér pérfshirjen e vlerave islame né kérkimet shkencore.
Disa besonin se ambicia pér té reformuar fusha té téra dijeje ishte tejet idealiste dhe nuk pérshtatej
mjaftueshém me ményrén se si shkenca operon né praktiké.

Nga ana tjetér, qasja e i ‘jaz ‘ilmit hasi né kritika pér shkak té pranimit pa kurrfaré rezerve té shkencés
moderne. Guessoum, Guiderdoni dhe té tjeré ngritén shgetésime se né padurimin e madh pér té
demonstruar harmoniné e Kur'anit me zbulimet e shkencés moderne, kjo gasje rrezikonte gé t'i
keginterpretonte si faktet shkencore ashtu edhe veté Kur'anin. Ata argumentonin se pérpjekja pér t'i
pérshtatur ajetet Kur'anore me zbulimet shkencore né ményré kaq retrospektive, shpesh shpinte drejt
leximeve selektive gé mund ta démtonin udhézimin e gjeré shpirtéror dhe etik té tekstit. Guessoum dhe
té tjeré paralajméruan gjithashtu se kjo qasje pérforconte njé piképamje pozitiviste rreth shkencés,
duke e reduktuar kornizén e pasur metafizike dhe morale té Islamit né thjesht disa parashikime té disa
dukurive shkencore.

Ndér kéto kritika, Muzafer Ikbal paraqiti njé pérgjigje té ndryshme por qé lidhej me shgetésimin né fjalé.
Né veprén e tij Islami dhe Shkenca, ai e njohu publikun me idené e dekolonizimit si njé ményré pér t'i
tejkaluar qasjet e brezit té paré. Ndérkohé gé ishte pjesé e diskursit té islamizimit, vepra e tij bénte
thirrje pér njé kritiké mé té specializuar dekoloniale, duke argumentuar se besimi i vazhdueshém te

Page 8
Artikull - Erasmusi



modelet dhe metodat shkencore peréndimore paragisnin njé trashégimi koloniale gé shogérité
myslimane duhej ta tejkalonin. Ai e refuzonte idené se shkenca moderne, e formésuar nga sekularizmi
post lluminizém, mund té integrohej dhe gérshetohej né ndonjé ményré me njé botékuptim islam. Né
vend té késaj, ai ishte partizan i idesé pér té riartikuluar njé tradité shkencore autentike islame gé jo
thjesht do té imitonte kornizat peréndimore, por do té zhvillohej né ményré té pavarur, mbéshtetur te
parimet Kur'anore.

Sidoqofté, vepra e Ikbalit nuk i ka shpétuar as kritikave té béra nga veté ai. Vizioni gé ai kishte pér
dekolonizimin e shkencés éshté pérshkruar si tejet nostalgjik dhe pérjashtues. Kritikét arsyetojné se
rindértimi historik gé ai paraget, konsiston né njé piképamije té idealizuar dhe té shtrembéruar té
historisé shkencore islame, rrénjét e té cilit gjenden né kérkimin pér njé té shkuar mitike té pastértisé
fetare. P&r mé tepér, kritika e tij ndaj shkencés peréndimore si pér nga natyra e papérshtatshme me
vlerat islame, éshté paré si njé géndrim té cilit i mungojné alternativat praktike, duke e Iéné késhtu pa
zgjidhje ¢éshtjen se si njé shkencé islame do té operonte né njé kontekst té globalizuar modern. Pér ta
mbyllur, térheqgja disi prapa e kétij brezi té dyté studiuesish, mundésoi njé ndryshim domethénés. Né
vend gé té fokusoheshin te narrativat e médha si islamizimi i shkencave apo dekolonializimi, e duke e
tejkaluar diskursin e i ‘jaz ‘ilmit, kéta dhe njé brez i treté studiuesish nisén té eksplorojné shqyrtime mé
té lokalizuara dhe mé specifike. Né kété pjesé té dyté do t& merremi pikérisht me kété pérpjekje.

Pérktheu: Klajd Bylyku

[1] Pérgjaté kétij teksti, “Islami dhe Shkenca” (me té dyja fjalét té shkruara me shkronjé té madhe) i
referohen fushés formale akademike apo sferés disiplinare gé merret me studimin e marrédhénies
midis tyre. Né dallim nga ky togfjalésh, “Islami dhe shkenca” (ku fjala “shkencé” shkruhet me s té
vogeél), kryesisht i referohet marrédhénies midis mendimit islam dhe shkencés, pa nénkuptuar me
doemos njé fushé té caktuar studimi.

Date Created
13/11/2025
Author
erasmusi

Page 9
Artikull - Erasmusi



