ﬂz;/

Paradoksi i kuranistéve

Description

Jonathan A.C. Brown

Refuzimi i térésishém i tradités ka gené njé temé e zakonshme né thirrjet e Martin Luterave myslimané
pér mé shumé se njé shekull. Njé pasojé e kétij fenomeni ka gené shfagja e njé shkolle t&¢ mendimit
modernist islam té quajtur shpesh lévizja ‘Vetém Kur'ani’. Né Egjipt, Teufik Sidki propozoi se Islami
duhej kuptuar vetém pérmes Kuranit, duke e quajtur veten ‘njé nga Kur'anistét’, por ai u térhoq shpejt
nga ky gendrim. Bashkékohésit e tij né Indiné Britanike ishin mé té suksesshém né kété drejtim. Njé
lévizje e njohur si Ithtarét e Kur'anit (Ehli Kur'an) u shfaq né sallonet letrare dhe revistat e reja né
gjuhén urdu duke nisur nga vitet 1890 e tutje. Té pérgendruar vecanérisht né rajonin e Punxhabit té
Indisé Veriore, disa breza intelektualésh myslimané indian&, shumé prej té ciléve té arsimuar né
shkolla misionare, u zhgénjyen me hadithet pasi hasén tansmetime si hadithi i mizés apo ai i shejtanit
gé léshon gazra nga prapanica.

Ithtarét e lévizjes “vetém Kurani” pérfagésoheshin nga intelektualé si Ahmed Din Amritsari, Mistri
Muhamed Ramadan dhe, mé sé famshmi, nga népunési i larté civil pakistanez Ghulam Ahmed Parvez
(v. 1985) dhe nga organizata e tij ‘Tulu-e Islam’ (Agimi Islamik). Artikuluesit e hershém té |évizjes
“Ithtarét e Kuranit” argumentuan se detajet se si té kryhen namazet e pérditshme dhe bazat e tjera té
ligjit islam, né fakt mund té derivoheshin nga Kurani pa iu drejtuar haditheve. Kéto derivime pérfshinin
sforcime [interpretative] jashtézakonisht té dobéta, dhe figura té mévonshme si Parvezi e braktisén
idené e njé Sheriati gjithépérfshirés né favor té njé versioni té zbutur. Sipas kétij kEndvéshtrimi,
myslimanét duhej tja pérshtasnin jetét e tyre “ligjit moral” bazik qé gjendet né Kuran dhe gé rroket dhe
aplikohet pérmes arsyes. Ashtu si Sidki-u, ata besonin se korpusi i hadithit ishte fatalisht i
pabesueshém dhe se késisoj Suneti nuk mund té ishte normativ. Parvezi, dhe autoré té tjeré té njé
mendjeje me té, shkruan komente voluminoze mbi Kur'anin bazuar né parimin gendror se teksti i
shenjté ishte njé mesazh i pavarur gé mund té kuptohej pa shtesa té jashtme, madje edhe vargjet e tij
té cuditshme ose té pagarta mund té shpjegoheshin duke iu referuar pjeséve té tjera té Kuranit.

Me prejardhje nga |évizja reformiste indiane e Sir Sayyid Ahmad Khan, Ithtarét e lévizjes “Vetém

Page 1
Artikull - Erasmusi



Kurani” né fund u pérpogén té krijonin njé hapésiré fetare dhe kulturore pér elitén muslimane té Azisé
Jugore, té prodhuar dhe té punésuar nga infrastruktura e sundimit britanik. | pércaktuar mé shumé nga
roli i tyre i dikurshém si komprador té pushtetit kolonial sesa nga pasuria, mé shumé njé grup kulturor
sesa njé klasé, ky trup elitar kundérshtoi integrimin e ploté té njé identiteti té importuar peréndimor dhe
gjithashtu nuk e pélgeu thellésisht Islamin tradicional, jashtézakonisht konservator, té kontrolluar dhe
propaganduar nga ulematé. Lévizja Agimi Islam e Parvez-it béri jehoné midis elités burokratike dhe
ushtarake té Pakistanit. Pér Parvez-in dhe pasuesit e tij, Kurani solli njé¢ mesazh gé ishte racional
(mrekullité ishin metafora, engjéjt ishin forca té natyrés), ‘civilizues’ (dénimet e penale [hudud] ishin
menduar si tavane té thjeshta pér dénimin, té cilat normalisht duhet té ishin proporcionale me krimin)
dhe shpirtérisht pérmbushés. Pér ta, Kurani predikonte mbi té gjitha njé orientim drejt Zotit dhe njé ligj
moral (monogamia ishte ideale dhe burrat dhe graté ishin té barabarté, megjithése vendi i duhur grave
ishte né shtépi). Parimet e kétij ligji moral pérfshiheshin térésisht né Kur'anin e shenjté: liria, toleranca,
drejtésia, pérgjegjésia dhe kufizimi i seksit né martesé.[1] Sipas késj levizjeje, shtyllat rituale té Islamit,
si namazi dhe agjérimi, u pércollén brez pas brezi pérmes praktikés sé gjallé. Korpusi obskurantist i
haditheve dhe i Sunetit mé gjerésisht ishin manifestime té nxitjes sé vazhdueshme té njeriut pér té
shkelur mesazhin ¢lirues té Zotit me zakonin njerézor dhe déshirén pér kontroll. Suneti ishte simptomé
e njé sémundjeje gé dha metastaza te ulematé barbaré dhe klerikalizmi i tyre i prapambetur.

Mendimi i Parvezit nuk ka térhequr kurré ndjekés té shumté. Ndonése produkt i njé grupi sociokulturor
té ngecur nga fundi i perandorisé, mesazhi i pérgjithshém i Parvezit dhe ithtaréve té lévizjes “vetém
Kurani” ka pasur njé ndikim té theksuar dhe t& géndrueshém, ndonése té kufizuar, né shtresén e larté
pakistaneze. Mesazhi i kuranistéve ka pasur ndikim joproporcional né ligjin pakistanez. Kur Gjykata
Federale e Sheriatit té Pakistanit vendosi né vitin 1981 se gurézimi nuk mund té kérkohej si dénim
islamik, dy nga gjyqgtarét nga grupi mazhoritar i bazuan argumentet e tyre né ideté e Parvezit si dhe né
ato té Ebu Raja-s.[2]

Pakistani prodhoi Fazlur Rahman-in (vd. 1988), njé mendimtar islam mé i zgjuar se anétarét e tjeré té
levizjes “Vetém Kurani”, i cili né vitin 1968 u detyrua té largohej nga vendi i tij pér shkak té polemikave
rreth shkrimeve té tij dhe pérfundimisht u caktua si profesor né Universitetin e Cikagos. Ai artikuloi njé
vizion té ri pér leximin e Kuranit dhe té kuptuarit e Sunetit gé do té bénte jehoné mes modernistéve
islamiké pér dekada, njé vizion gé hodhi poshté supozimin klasik sunit (dhe shiit) se njé lexim autoritar
i Kuranit dhe mésimeve té tij ishte pércaktuar nga rregullat dhe praktikat e bashkésisé profetike té
idealizuar.

Ashtu si partizanét e lévizjes “Vetém Kurani”, Rahman pranoi pérfundimet e nxjerra nga historianét
peréndimoré: hadithet ishin historikisht té pabesueshme dhe kryesisht falsifikime. Por Rahmani nuk
arriti né pérfundimin se Suneti ishte i pavlefshém ose i panevojshém. Né vend té késaj, ai e ripércaktoi
até. Sipas tij, Sunneti nuk ishte menduar kurré t& pérbéhej nga vendime ligjore (hukme) fikse té
transmetuara nga Profeti. Pér té, Suneti ishte njé kufi né lévizje, pérpjekja vazhdimisht né zhvillim e
dijetaréve myslimané pér tia zbatuar mesazhin kuranor sfidave té jetés njerézore dhe shogérisé.
Falsifikimi i haditheve nuk kishte gené njé akt mashtrimi i géllimshém nga ana e ulemave. Pérkundrazi,
ata kishin vendosur vendimet e tyre ligjore ose doktrinore né gojén e Profetit té tyre, sepse ata po
vepronin si zbatuesit e gjallé té autoritetit té tij, duke folur me zérin e tij. Ishte vetém zelli i tepruar
tekstualist i sunitéve té hershém, si Imam Shafiu, gé e ngurtésoi kété Sunet té gjallé dhe té
adaptueshém duke e vendosur né hadithe té pandryshueshme né koleksione autoritare. Zgjidhja e
Rahman-it ishte se korpusi i Hadithit duhej té rishqyrtohej né ményré kritike sipas kritikés moderne
historike. Pasi té béhej kjo, muslimanét mund té vazhdonin atje ku dijetarét mé té hershém myslimané

Page 2
Artikull - Erasmusi



e kishin Iéném d.m.th. kur Suneti ishte ngriré né shekullin e nénté. Ata mund ta ripércaktonin Sunnetin:
“Gjaku jetésor i té cilit ishte interpretim i liré dhe progresiv.”[3]

Pér té kuptuar mesazhin thelbésor té Islamit, Rahman iu drejtua Kuranit. Sipas tij, né vend gé té
lexohet libri varg pér varg, ku ¢cdo pjesé e tij éshté e kycur brenda interpretimit té haditheve dhe
‘sebebeve té shpalljes’, Kur'ani duhej lexuar si njé térési e unifikuar. Kurani éshté komentari mé i miré i
vetes sé tij. Sot muslimanét duhet té kuptojné géllimin e ajeteve Kur'anore dhe urdhrat qé ato pércojné.
Kurani u shpall né momente té ndryshme né karrierén e Profetit pér té trajtuar realitete specifike
historike. Ajo gé muslimanét moderné duhet té bé&jné éshté té ndérmarrin njé ‘lévizje té dyfishté’ né té
cilén ata sé pari identifikojné arsyen morale ose géllimin etik pas njé ajeti kuranor, dhe mé pas té
shohin se si ai synim dhe géllim duhet té realizohet né ditét e sotme. Sheriati nuk supozohej té ishte
njé grup vendimesh té pandryshueshme. Ai duhet té ripércaktohet né kohét gé ndryshojné pér té
pérmbushur mesazhin bazé té Kuranit, domethéné ‘drejtésiné socio-ekonomike dhe egalitarizmin
thelbésor njerézor’[4]

Teorive té Rahman-it i éshté béré jehoné e madhe nga njé numér intelektualésh myslimané gé
kontribuojné né zhanrin e analizés tekstuale postmoderniste. Né njé seri véllimesh té dendura,
studiuesi i letérsisé egjiptiane, Nasr Hamid Ebu Zejd si edhe inxhinieri dhe intelektuali solist sirian
Muhamed Shahrur, kané déshmuar se jané dy nga mbrojtésit mé té diskutueshém dhe mé té botuar té
gasjes Vetém Kur'ani. Ata i ndértojné thirrjet e tyre pér reformé mbi parimin se as gjuha dhe as tekstet
nuk kané kuptim té fiksuar, por pérkundrazi ripércaktohen vazhdimisht népérmijet aktit té komunikimit
ndérmjet tekstit, kontekstit dhe lexuesit.

Pér Ebu Zejdin, kjo do té thoshte se pérpjekja pér ta imponuar Kur'anin fjalé pér fjalé né peizazhin e
jetés dhe mendimit modern, thyen unitetin origjinal midis shpalljes dhe kontekstit té tij paraislamik arab,
duke e burgosur né ményré efektive librin e shenjté me pritshméri té gabuara té pakohésisé. Duke e
fiksuar interpretimin e Kuranit me prangat e falsifikuara té haditheve, studiuesit klasiké myslimané e
béné até anakronik dhe té pazbatueshém né c¢do boté té ardhshme. Pér ta riparuar kété, muslimanét
moderné duhet ta ¢lirojné Kuranin duke e historicizuar dhe lexuar brenda kontekstit té tij origjinal, duke
pérdorur arsyen dhe pérmbajtjen gjuhésore té librit pér té kuptuar parimet e larta qé ai pérparoi
fillimisht. Vetém atéheré mund té pércaktojmé se cilat aspekte té€ mesazhit té tij jané specifike pér
audienceén e tij origjinale dhe cilat mund té pérgjithésohen dhe zbatohen né kontekstet e mévonshme.
Kéto aspekte té fundit pérbéjné thelbin, mesazhin e pérjetshém té Kuranit. Megenése asnjé grup
lexuesish nuk mund té pretendojé se leximi i njé teksti nga ana e tyre éshté mé i frymézuar apo
autoritar se ai i ¢do grupi tjetér, Ebu Zejdi arriti né pérfundimin se té gjitha leximet e Kuranit jané njélloj
njerézore. Interpretimi i mesazhit té Zotit midis komunitetit t&¢ hershém mysliman, i cili shérbeu si
themeli i Sheriatit, nuk pérbénte pérjashtim. Késhtu, Sheriati ishte ‘njé prodhim i béré nga njeriu’ me
‘asgjé hyjnore rreth tij’. Rregullat dhe referencat e tij specifike nuk e meritojné autoritetin e shenjté té
pretenduar nga ulematé. Ajo qgé muslimanéve u nevojitet sot éshté njé “hermeneutiké demokratike dhe
e hapur”, pohoi Ebu Zejd, e cila mbéshtetet né arsye pér té lexuar Kuranin.[5]

Trendi “Vetém Kur'ani” ka mbiré nga puna e studiuesve individualé dhe revistave lokale gé nga
Arizona deri né Cape Town. Ky trend ka pasur ndikim té forté né Turqi, ku ka gjetur njé shkallé té
pranimit né sferén publike té laicizuar té vendit. Megjithése nuk ka krijuar njé lévizje té organizuar
fetare, intelektualé publike si predikuesi Mustafa Islamo?lu dhe ish-profesori i teologjisé dhe dikur
deputeti i parlamentit turk Ya?ar Nuri Oztu?rk kané prodhuar pérkthime popullore t& Kuranit né gjuhén
turke té ndikuara fugishém nga lévizja “Vetém Kurani”. Mbrojtési mé produktiv i késaj qasjeje né vitet e

Page 3
Artikull - Erasmusi



fundit ka gené njé profesor kolegji i komunitetit turko-amerikan né Arizona, i quajtur Edip Yuksel. Sé
bashku me disa kolegé té té njéjtin mendim, né vitin 2011, Yiksel ka botuar njé pérkthim té Kuranit
titulluar “The Quran: A Reformist Translation” (Kurani: Njé pérkthim reformist). Ata premtojné njé
pérkthim ‘joseksist’ & mbéshtetet vetém né ‘logjikén dhe gjuhén e veté Kur'anit’, duke iu shmangur
‘hierarkive skolastikés dhe politikés mashkullore’ qé gjendet e shprehur né hadithe.[6] Kur
ballafagohen shprehje unike ose té pazakonta kuranore, pérkthimi i béré nga Yuksel skanon me
zgjuarsi kuptimin e fjaléve té tjera né Kur'an gé rrjedhin nga e njéjta rrénjé arabe pér té sjellé njé
pérkthim té pérafruar. Né vend se t'u kthehet haditheve ose tradités islame té ekzegjezés (tefsir) pér té
shpjeguar referencat ndryshe té paqgarta né Kur'an, pérkthimi reformist i Ié ato — singerisht — té
pashpjeguara. Diku tjetér, Yuksel dhe ekipi i tij interpretojné lirshém né vakumin pa tradité. Deklarata e
Kur'anit ‘Vértet Ne e zbritém até né Natén e Kadrit’ shpjegohet né ményré té njétrajtshme nga literatura
e tefsirit duke pérshkruar até si nata né té cilén Kur'ani u shpall pér heré té paré. Sipas supozimit té
Yuksel (ai e pérkthen frazén si “Nata e Dekretit”), kjo shprehje i referohet né ményré arbitrare natés gé
vjen né jetén e “¢cdo personi mirénjohés” né té cilén “ata vendosin t'i pérkushtohen vetém Zotit duke
pérdorur plotésisht aftésité e tyre intelektuale”.

Nuk ka shpétim nga tradita

Spinoza nuk e besoi pér asnjé moment pretendimin e rabinéve se ata zotéronin njé tradité me njé
zinxhir té pandérpreré gé shkonte pas deri tek veté Moisiu, ose argumentimin papnor se mésimet e
Kishés ishin garantuar nga pasardhja e frymézuar apostolike. Ai béri thirrje pér njé lexim té Biblés qé i
kushtonte vémendje vetém asaj gé “thoshte” teksti, jo asaj qé brezat e interpretuesve rabiniké
pretendonin se ishte kuptimi i tekstit kur deshifrohej pérmes prizmit té tradités. Megjithaté, mendimtari
revolucionar u ndesh shpejt me kufijté e misionit té tij. Edhe nése do té mund té higte doré nga tradita
e Torah-ut oral gé rabinét e kishin futur né tekst, ai nuk mund té shpétonte nga gjuha né té cilén ishte
shkruar tekstet. Si mund té lexohej Bibla Hebraike pa tradité kur veté gramatika dhe leksiku i
hebraishtes biblike ishte pércaktuar dhe transmetuar nga té njéjtét rabiné? Gjuha arkaike ishte njé
trashégimi e sé kaluarés dhe ishte subjekt i té njéjtit skepticizém historik si tradita rabinike. Megjithése
ai parashtroi se ndryshimi i kuptimit té fjaléve éshté shumé mé i véshtiré sesa ndryshimi i mésimeve
fetare, Spinoza duhej té pranonte se edhe hebraishtja biblike ishte nén pushtetin e rabinéve. Ashtu si
arabishtja, shkrimi hebraik ishte i paploté (i mungojné zanoret e shkurtra) dhe gramatika e hershme e
hebraishtes ishte fluide. Dikush duhej té dinte se c¢faré kuptimi kishin fjalét gé té mund ti lexonte fjalét e
shkruara. Edhe kuptimet e shumé fjaléve biblike njiheshin vetém népérmjet mésimeve té rabinéve. Pér
shkak se Spinoza ishte i pérkushtuar ndaj njé metode té interpretimit té Biblés qé mbéshtetej vetém né
Bibél, ai duhej té pranonte se nése teksti nuk jepte pérgjigje té qarta né vetvete, ‘ne thjesht duhet té
heqim doré’ nga ¢éshtja né fjalé. Né fund té fundit, ¢éshtjet thelbésore té nevojshme pér shpétimin dhe
lumturiné duhet té ishin té garta, pasi Spinoza besonte se ato ishin gjithsesi universale.[7]

Intelektualét e lévizjes “Vetém Kuran”, si p.sh. Parvezi, kishin ‘hequr doré’ nga pérpjekjet e kuranistéve
pér té ruajtur Sheriatin e detajuar. As specifikat e namazit dhe as ndonjé ligj i vérteté gjithépérfshirés
nuk ishte i mundur pa hadithet dhe traditén e mbajtur nga ulematé. Edhe pas largimit té ké&saj barre,
njé pengesé e papranuar nga kuranistét mbeti e pakapércyeshme. Me gjuhén e tij arkaike dhe stilin
eliptik, Kurani éshté ose i paarritshém ose i pakuptueshém jashté kontekstit té tij. Parvezi dhe ithtarét e
levizjes “Vetém Kuran” besonin se Suneti ishte i panevojshém dhe pamjaftueshmérisht i besueshém
pér pérpunimin e ligjit dhe teologjisé islame, por Parvezi megjithaté mbéshtetet né detajet e dhéna nga

Page 4
Artikull - Erasmusi



hadithet pér té pérshkruar modelin e martesés sé Profetit me Hatixhen dhe shumé aspekte té tjera té
jetés sé tij. Ai gjithashtu duhet t'u referohet ngjarjeve té hollésishme né Medine pér té kuptuar
referencat eliptike né librin e shenjté.[8]Né té njéjtén ményré, metodologjité e propozuara té Rahman-it
dhe Ebu Zejdit pér té kuptuar mesazhin etik té Kur'anit jané gjithashtu té mbéshtetura né premisén e
aftésisé pér té kuptuar né detaje realitetet historike t& Medinés né kohén e Profetit.

Céshtja éshté se ato vecori historike u regjistruan nga té njéjtét studiues myslimané népérmjet té
njéjtave zinxhiré transmetimi dhe u pohuan me té njéjtén metodé kritike té pérgjithshme si hadithet gé
kéta intelektualé modernisté i hodhén poshté si falsifikime. Nga shkolla e mendimit modernist islamik,
Rahman ruan lidhjen mé té forté me traditén e Sunetit, duke pranuar se thirrja pér njé refuzim té ploté
té té gjitha haditheve do té ishte e barabarté me djegien e té gjithé strukturés sé Islamit, duke Iéné ‘njé
humneré té mérzitshme prej katérmbédhjeté shekujsh mes nesh dhe Pejgamberit’ dhe duke e béré té
pamundur interpretimin e Kur'anit. Ai déshiron vetém njé rishqyrtim kritik té korpusit t& Hadithit dhe
detajeve té Sheriatit, jo njé refuzim té shtyllave té besimit dhe praktikés islame. Né fakt, ai kémbéngul
se kéto shtylla jané ruajtur né traditén e gjallé t& komunitetit mysliman. Megjithaté, veté Rahman
pranon mungesén e njé demarkacioni té garté midis korpusit té haditheve fosilizuese gé ai beson se
jané falsifikuar dhe atyre autentike qé komunikojné konceptet gendrore té Sheriatit ose ruajné
kontekstin e nevojshém pér leximin e Kuranit. Nuk ka asnjé ményré pér té provuar se edhe kéto nuk
jané falsifikuar. Ndonjéheré, duket sikur skepticizmi i Rahman-it éshté i kufizuar jo nga metodologjia,
por nga njé mosgatishméria sentimentale pér té sakrifikuar thelbin e fesé sé tij.[9]

Pérkthimi Reformist i Kuranit nga Yuksel bén njé distancim mé té géndrueshém me té kaluarén. Kur
pérballet me rrallésité leksikore dhe referencat eliptike té librit té shenjté, pérkthimi reformist thjesht i
pérkthen ato fjalé pér fjalé ose ofron fusnota me interpretime té sugjeruara. Por, ashtu si Rahman-i dhe
Ebu Zejdi, kjo vepér ende mbéshtetet né pérshkrimin kompleks té fesé, ligjit dhe shoqgérisé arabe gé
ulematé krijuan si pjeseé té interpretimit té tyre t&€ mesazhit té Zotit. Né pikén ku Spinoza mund té keté
béré thirrje pér ‘dorézim’, pérkthimi reformist éshté joshur pér té treguar njé mbéshtetje té maskuar né
traditén gé pretendon se nuk i nevoijitet. Njé shembull i shkélgyer pér kété éshté njé grup vargjesh
Kur'anore gé pérmbajné zakonin idiosinkratik arab té Dhiharit. Ai éshté jashtézakonisht i
padepértueshém dhe jep kuptim koherent vetém nése vendoset né sfondin e tij té lashté. | pérkufizuar
nga hadithet si njé burré gé heq doré nga gruaja e tij duke deklaruar ‘Ti je si shpina (dhahr) e nénés
sime pér mua’, Dhihari ishte njé formé e divorcit té njeanshém para-islamik. Yuksel jep kuptimin
standard té kétyre vargjeve, né té cilat Kurani hedh poshté viefshmériné e praktikés: ‘As nuk i béri
graté tuaja gé ju i largoni si nénat tuaja...” (33:4, gjithashtu 58:3-4 ). Megjithaté, ky pérdorim i foljes
dhahara éshté unik. Nuk shfaget askund tjetér né Kuran. Né té gjitha rastet e tjera né tekst, folja do té
thoté ‘té ofrosh ndihmé ose asistencé’ (33:26, 60:9, 9:4). Sipas metodologjisé sé deklaruar té
pérkthimit reformist, vargu duhet lexuar, né ményré té sikletshme, “Ai nuk i béri graté tuaja té cilave u
keni dhéné ndihmé si nénat tuaja...”

Page 5
Artikull - Erasmusi



Cuditérisht, pérkthimi reformist nuk citon asnjéheré burimet e tij leksikore ose gramatikore pér
pérkthimin e arabishtes arkaike té Kuranit (ai i bén njé referencé té cuditshme fjalorit t&€ famshém Lisan
al-Arab té shekullit té katérmbédhjeté té Ibn Manzur). Megjithaté, lidhja e Dhiharit me ‘divorcin nga
gruaja duke e deklaruar até si néné’ vjen vetém nga fjalorét klasiké arabé té pérpiluar nga ulematé. Ata
vérejné se ky pérdorim i rrallé vjen vetém nga ky kontekst kuranor, i cili shpjegohet nga raportimet e
tefsirit té transmetuara nga paraardhésit e dijetaréve té fillimit té shekullit té teté, si Muxhahid bin Xhebr
dhe Katada bin Di'ama, dhe té regjistruara saktésisht né té njéjtat vepra dhe pikérisht nga té njéjtét
autoré gé pérpiluan edhe korpusin e haditheve.[10]

Qasja “Vetém Kur'an”, né fund té fundit, nuk éshté njé zgjidhje pér burgun e presupozuar té tradités.
Eshté vetém njé mbéshtetje selektive né té. Asnjé nga kéta intelektualé nuk ka arritur njé shképutje
sistematike me té kaluarén ose nuk e ka rilexuar Kuranin ve¢gmas. Kjo mund té jeté e pamundur.
Thellésisht antiklerikal, i frymézuar nga racionalistét mutezilité té shekullit t& nénté dhe i pérkushtuar
ndaj parimeve té gjera kuranore dhe jo njé Sheriati konkret dhe té detajuar, tendenca e pérgjithshme e
levizjes “Vetém Kur'an” éshté njé shprehje e déshirés pér njé Islam né pérputhje me racionalizmin
modern dhe ndjeshmérité peréndimore. Eshté produkt i asaj se si njé segment i caktuar i shogérisé
déshiron gé té jeté feja.

Pérktheu: Rezart Beka

Referenca

1.Shoaib A. Ghias, ‘Defining Shari‘a: The Politics of Islamic Judicial Review in Pakistan,” chapter four.
Falenderoj autorin gé ndau me mua veprén e tij té ardhshme. Shih edhe Ali Qasmi, Questioning the
Authority of the Past, 253-58.

2. Fazlur Rahman, Islamic Methodology in History, 40.
3. Rahman, Islam and Modernity, 18-19.

4. Nasr Hamid Abu Zayd, Nekd el-khitab el-dini, 193, 202; idem, Critique du discours religieux,
186-89; idem, Reformation of Islamic Thought, 94, 99.

5. Edip Yuksel, Layth Saleh al-Shaiban and Martha Schulte-Nafeh, The Quran: A Reformist
Translation, 7, 10-11.

6. Spinoza, Theological-Political Treatise, 105-108, 111.
7. Parwez, Islam, 137, 342-45.

8. Rahman, Islamic Methodology in History, 44, 70.

Page 6
Artikull - Erasmusi



9. Al-Suy???, EI-Durr el-manthur fi el-tefsir bi el-manthur, vol. 5:196.

10. Kjo éshté njé parafazim i hadithit : el-xhiran thelathe: xhar lehu hak ue hue el-mushrik lehu hak el-
xhiuar, ue xhar lehu hakkani ue hue el-muslim lehu hak el-xhiar ue hak el-islam, ue xhar lehu thelathat
hukuk xhar muslim lehu rahim lehu el-islam ue al-rahik ue al-xhiuar. Ekziston pajtim ndérmjet
dijetaréve myslimané rreth faktit se ky hadith &shté i dobét (daif). EI-Axhluni e citon hadithin nga
Musnedi i el-Bazzar-it dhe Theuab el-A’'mal te Ebu el-Shaykh; EI-Axhluni, Kashf el-Khafa, vol. 1, 393;
Al-Albani, Silsilat al-ahadith al-daifa, vol. 7, pp. 488-90 )no. 3493)

Date Created
01/10/2023
Author
erasmusi

Page 7
Artikull - Erasmusi



