Kritiké ndaj deizmit- Pjesa e |
Description

Bassam Zawadi

Deizmi pér njé kohé té gjaté ka shérbyer si strehé intelektuale pér personat gé ishin té bindur né
ekzistencén e Zotit mirépo ishin té zhgénjyer me Fené e organizuar. Pavarésisht doktrinave bazé té tij,
deizmi nuk diskutohet e as nuk debatohet né sferén publike aq shpesh sa debatohen e diskutohen
botékuptimet teiste apo natyraliste. Duke e pasur parasysh kété, synimi i kétij shkrimi éshté té hedh
drité mbi doktrinat bazé té deizmit dhe té ofroj njé vlerésim kritik mbi géndrueshmériné e tyre. Tre pikat
gé do té diskutoj jané:

1) Deizmi nuk pérputhet me urtésiné e Zotit
2) Deizmi nuk éshté né pérputhje me karakterin etik té& Zotit
3) Shpallja hyjnore éshté e mundshme dhe ka réndésiné e saj.

Gjithashtu do té hedh poshté dy argumentet gé ‘favorizojné’ deizmin:

1) Pamundésia e mrekullive dhe

2) Argumentet nga fshehtésia hyjnore.

Dhe arrij né pérfundimin se, deizmi vuan nga véshtirési t& médha teologjike, té cilat konsiderohen si
refuzim i pashmangshém i botékuptimit fetar.

Page 1
Artikull - Erasmusi



Té pérkufizojmé Deizmin

Nése gjurmojmeé fillesat e deizmit, ai shfaget nga fundi i shekullit t& XVII.[1] Shfaget né disa ngjarje té
réndésishme té iluminizmit anglez (Beiser, 1996, 220).[2] Ngurtésia, korrupsioni dhe intoleranca e
kishés Angleze e shogéruar me ngarendjet e té rinjve népér vende té ndryshme; késhtu duke iu
ekspozuar kulturave dhe feve té ndryshme, té cilat praktikoheshin nga jo té krishterét, té gjitha kéto,
nxitén deizmin (Wigelsworth, 2009, 27). Me kalimin e kohés, deistét u béné shumé kémbéngulés dhe
té ashpér né mbrojtjen e ideologjisé sé tyre dhe me kété morén njé vémendje té gjeré — vecanérisht te
klasat e arsimuara — deri né fund té shekullit t& XVIII, duke u béré rival té vérteté dhe té fugishém pér
krishterimin né vecanti dhe njé alternativé pér teizmin né pérgjithési (Morais, 1932, 436 & 452-453;
Gorham, 2013, 126; Herrick, 2014, 2).

Cfaré éshté pra deizmi? Cfaré na thoté ai pér géllimin e jetés dhe gjykimeve hyjnore? Cilat jané
atributet e Zotit? Cfaré pret Zoti nga krijesat e Tij, nése ka Ai ndonjé pritshméri pér ta? A ka ndonjé
vleré besimi né shpalljet hyjnore? A jané té mundshme mrekullité?

Do té pérpigem gé té pérshkruaj gameén e gjeré té piképamjeve gé mbahen nga deistét né lidhje me
kéto céshtje né ményré gé té vé né dukje ato mé té spikaturat dhe té arrij né njé pérkufizim minimal, i
cili do té shérbej si bazé pér kritikén time ndaj tyre.

Qéndrimi i deizmit né lidhje me providencén e Zotit ndaj krijesave

Shumé deisté besojné se Zoti “e pajisi botén dhe krijesat me fuqi veté-mjaftuese dhe veté-vepruese
dhe pastaj i braktisi duke i Iéné ato gé té funksionojné pérmes shkaqgeve dytésore. (Orr, 1934, 13).
Shkakésia e Zotit éshté e kufizuar vetém né krijimin e universit, Ai aty vendosi ligjet e natyrés dhe i
lejoj universit té veprojé si njé oré, duke fituar késhtu titullin “Krijuesi i Madh”. (Miller, 1996, 128; Gould,
2005, 463). Pér mé tepér, Zoti éshté shképutur nga punét e pérditshme té krijimit deri né até masé sa
gé Ai kurré nuk ka nevojé té shgetésohet se a duhet gé té ndérhyjé pérséri né univers, duke gené

Page 2
Artikull - Erasmusi



késhtu njé Zot i largét dhe fetarisht i padisponueshém.” (Viney, 2010, 100-102). Bruch Spinoza (vd.
1677) thekson se ndérhyrja e Zotit né ligjet e natyrés gé Ai vendosi (d.m.th, bérja e mrekullive ose
dérgimi i shpalljeve hyjnore) do té nénkuptonte se Ai ishte i papérsosur: “Pra, nése dicka do té ndodhte
né natyré, né kundérshtim me ligjet e saj universale, kjo do té ishte domosdoshmérisht né kundérshtim
me vendimin, intelektin dhe natyrén e Zotit.” (2002, 445).

Sidoqofté, deistét nuk kané mbajtur gjithnjé kété géndrim né lidhje me providencén hyjnore,
vecanérisht gjaté zhvillimit té hershém té deizmit (cf. Attfield, 2004, 430; Pailin & Manuel, 2015, para.
3). Mossneri béné dallimin midis deistéve historiké[3] dhe deistéve filozofiké duke theksuar se i pari
pranon idené e providencés sé Zotit (pér krijesat) (2006, 681). Wainwright véren se para fundit té
shekullit t&¢ XVIII nuk njihej ndonjé doktriné e tillé nga deistét si “mungesa e Zotit” gé d.m.th, se Zoti e
krijoi botén dhe pastaj e braktisi. (2013, 54).”

Si pérmbledhje, ndérsa né shekullin e paré té zhvillimit t& deizmit, deistét pohonin kujdesin e Zotit mbi
universin, nocioni i té géndruarit larg nga krijimi dhe braktisja e krijimit filloi t&¢ merrte vémendjen mé
pas, derisa u bé piképamja mbizotéruese midis deistéve.

Qéndrimi i deistéve né lidhje me fené

Si rezultat i mohimit té providencés sé Zotit shumica e deistéve hedhin poshté idené e fesé, e cila na
méson se Zoti komunikon me krijesat e Tij pérmes shpalljeve hyjnore. Deistét nuk mohojné gjithcka gé
feté mésojné, mirépo ata kundérshtojné vetém ato elementé gé ata besojné se i kané shkaktuar vuajtje
njerézve (Penelhum, 2005, p. 22).[4] Deistét kérkojné njé fe e cila nxité unitetin midis shogérive
njerézore dhe besojné se themeli i késaj feje duhet té jeté “arsyeja universale” e jo autoriteti kishtar
(Westphal, 2010, p. 134).

Page 3
Artikull - Erasmusi



Gjithashtu deistét hedhin poshté té gjitha aspektet e fesé gé ata i konsiderojné si besétytni,mbinatyrore
dhe té pakuptimta pér arsyen njerézore (Gould, 2005, 463; Love, 2008, 182; Westphal,2010, 134).
Thomas Morgan njé mendimtar deist anglez pohon se cdo gjé gé éshté shpallur nga Zotiduhet té jeté e
kuptueshme pér logjiken njerézore dhe né pérputhje me rrethanat (cituard né Lucci &Wigelsworth,
2015, 180). Deistét refuzojné doktrinat absurde si trinitetin dhe hyjniné e Krishtit (Dupré,1999, 2;
Wainwright, 2013, 54; Bristow, 2017, para. 57). Né anén tjetér, disa deist besojné nédomosdoshmeériné
e shpalljes pér t'i justifikuar disa nga doktrinat e tyre. Ata pér shembullargumentojné se besimi né jetén
e pértejme apo urdhrat morale té Zotit domosdoshmérisht kérkojnéshpallje hyjnore,[5] ndérsa né anén
tjetér, deistét e tjeré kémbéngulin se besimet e tilla mund ténxirren vetém népérmijet arsyes (krahaso,
Morais, 1932, 435; Penelhum, 2005, 22; Wainwright, 2013,54; Lucci & Wigelsworth, 2015, 171). Duke
u munduar té vér né pah kotésiné e fesé Volteri pretendonse “ungjilli i vetém gé duhet té lexoj éshté
libri i madh i natyrés i shkruar nga dora e Zotit dhe i vulosurme vulén e Tij” (cituar né Love, 2008, 64)..
Pain i cili gjithashtu refuzoi shpalljen hyjnore thekson sevetém né deizém arsyeja dhe besimi gjejné njé
harmoni té pérsosur:

Ekziston njé lumturi né deizém, kur kuptohet drejté, dhe kjo nuk gjendet né asnjé sistem
tjetér té fesé. Té gjitha sistemet e tjera kané disa gjéra gé ose na tronditin fare mendjen ose
jané pérgjegjése pér to, dhe njeriu nése mendon fare pak, duhet ta heq mendjen nga
besimi i gjérave té tilla. Por né deizém, pér fat té miré arsyeja dhe besimi pérputhen.
Struktura e mrekullueshme e universit dhe ¢do gjé qé shohim né sistemin e krijimit na
déshmon shumé mé miré se té gjitha librat fetar pér ekzistencén e Zotit dhe né té njéjtén
kohé ato paraqgesin edhe atributet e Tij. (1892, p. 398).

Si pérmbledhje, né lidhje me shpalljet hyjnore, piképamja mbizotéruese e deisteve éshté se besimet
fetare mund té béhen té mundshme vetém pérmes arsyes, késhtu qé, Zoti nuk ka nevojé gé té
komunikojé me ne pérmes shpalljes hyjnore, dhe ¢do besim fetar i cili nuk pérputhet me arsyen duhet
té refuzohet. Qéndrimi i deistéve né lidhje me fené e shpallur lidhet drejtpérdrejté me piképamjet e tyre
né lidhje me providencén e Zotit. Me fjalé té tjera, njé deist i cili mohon pérfshirjen e Zotit né boté
gjithashtu do t& mohoj automatikisht edhe shpalljet hyjnore.

Qéndrimi i deistéve né lidhje me karakterin etik té& Zotit

Shumé deisté besojné se Zoti pérkundér mosndérhyrjes sé Tij né ¢éshtjet njerézore ka siguruar njé
piképamje morale dhe i ka pajisur geniet njerézore me arsye né ményré gé ata té zbulojné rregullat e
Tij morale. Deistét e konsiderojné si thelbésore marrjen né konsideraté secilén teori meta-etike né
marrédhénien midis njeriut dhe Zotit dhe marrjen né konsideraté géllimet e Zotit pér ato gé ka krijuar.

Page 4
Artikull - Erasmusi



Ata besojné se pérmes vézhgimit t& natyrés njerézore, njeriu mund té kuptojé se edhe parandalimi i sé
keges ashtu si edhe ndjekja e lumturisé personale,[6] jané né pérputhje me natyrén gé Zoti krijoi
njeriun (Lucci dhe Wigelson, 2015, 173).

Pér deistét e tillé, morali lidhet me géllimet pérfundimtare té njeriut —lumturiné e tij. Njeriu ka lindur i
miré, mirépo e kryen té kegen me vullnetin e tij té liré. Pér té ndjekur lumturiné njeriu duhet té kérkojé
drejtési duke imituar Zotin, sepse Zoti éshté “pafundésisht i fugishém, éshté pafundésisht i miré dhe
éshté jashtézakonisht i drejté” (Mossner, 2006, 688). Matthew Tindal (vd.1733) thoté se, “njé Zot i cili
éshté pafundésisht i lumtur né veten e Tij, nuk mund té keté asnjé motiv tjetér né krijimin e njeriut
pérvec se pér ta béré até té lumtur né kété jete” (Tindall cituar né Viney, 2010, 174) Spinoza
pérshkruan dashuriné e Zotit si kulmin e sé mirés dhe si géllimin pérfundimtaré té njeriut (2002, p.
428). Sipas Paine, feja e deistit té vérteté éshté gé té imitojé Zotin né tiparet e Tij morale:

Deisti i vérteté ka veg njé hyjni dhe feja e tij konsiston né soditjen e fugisé, urtésisé dhe
dashamirésisé sé Zotit né veprat e Tij, dhe né pérpjekje pér té imituar Até né ¢do gjé
morale, shkencore dhe mekanike. (1892, p. 49).

Sidoqofté, jo té gjithé deistét besojné se Zoti &shté i miré. Pér shembull, Volteri sugjeron se edhe
deizmi duhet gé t'i nénshtrohet té njéjtave kritika té paraqgitura kundér teizmit nése do pohohej mirésia
e Zotit. Argumenti né lidhje mé té kegen thoté ai, do té vazhdojé té shkaktojé telashe pér cdo doktriné
gé kérkon té ruaj njékohésisht fuginé dhe mirésiné e pafundme té Zotit. Si pasojé, Volteri mohoi
mirésiné e Zotit dhe pohoi se Ai ishte i papércaktuar —megjithése inteligjent- duke gené késhtu i
pakuptueshém pér geniet njerézore.” (Mori, 2018, 328-329)[7]

Si pérmbledhje, deistet kané njé mosmarréveshje té forté né lidhje me karakterin etik té Zotit, me disa
gé pérkrahin Zotin si e mira pérfundimtare qé té gjithé njerézit duhet ta aspirojné dhe ta imitojné dhe té
tieré qé e zhveshin Zotin nga c¢do tipar té virtytshém etik.

Qéndrimi i deistéve né lidhje me lutjen

Disa deisté nuk pajtohen me idené e lutjes dhe argumentojné se Zoti nuk e déshiron até (Love, 2008,
64; Viney, 2010, 102). Sidogofté, disa té tjeré i luteshin Zotit me zell. (krahaso Lucci & Wigelsworth,
2015, 168) Herberti i Cherburit (vd. 1648) i cili njihej edhe si babai i deizmit anglez pohonte se geniet
njerézore jané té predispozuara né ményré natyrale té adhurojné Zotin; dhe té jetuarit e njé jete té
virtytshme éshté aspekti thelbésor i kétij adhurimi (Pailin dhe Manuel, 2015, para 4). Disa deisté
pohojné se meditimi rreth natyrés nxité déshirén pér té adhuruar Zotin nga mirénjohja pér mirésité qé
Ai ka treguar te krijesat e Tij.[8] Nga ana tjetér, disa deisté kané argumentuar se edhe nése Zoti
ekziston nuk ka prova racionale pér ta konsideruar até té denjé pér tu adhuruar (shih Bayne &

Page 5
Artikull - Erasmusi



Nagasawa (2006 & 2007). Immanuel Kant (vd. 1804) e refuzon térésisht nocionin e lutjes sepse “Zoti
nuk pérfton asgjé nga ne” (Kanti, cituar nga Westphal, 2010, 135). Megjithaté, sipas mendimit té tyre,
prej njerézve nuk kérkohet gé t&€ mésojné se si té lusin Zotin, sepse kjo éshté njé gjé gé ata mund ta
zbulojné veté. (Bristow, 2017, para. 59).

Me pak fjalé, jo té gjithé deistet besojné se duhet t'i lutesh Zotit.

Qéndrimi i deisteve né lidhje me gjykimin hyjnor

Shumé deisté hedhin poshté idené e Gjykimit té Zotit pas vdekjes, sepse pér ta Zoti nuk éshté Zoti i
frikés, dénimit e mallkimit (Manuel, 1983, p. 34)[9] Né anén tjetér, deistét sikurse Benjamin Franklin
(vd. 790) besonin né boten tjetér dhe besonin se njerézit do té shpérbleheshin dhe ndéshkoheshin pér
veprat e tyre ( krahaso Viney, 2010, 86). Disa deisté pajtohen me doktrinén e shpétimit, ndérsa disa té
tjeré e refuzojné até dhe konceptin e pavdekésisé njerézore. (Viney, 2010, p. 94; Herrick, 2014, p. 20)
Paine éshté agnostik né lidhje me jetén e pértejme dhe refuzon qgé gjerat t'i lihen Zotit né botén e
pértejme. (1892, p. 261).

Me pak fjalé, deistét nuk pajtohen nése do té ndodhé gjykimi hyjnor pas vdekjes. Vlerésimi i asaj se
cila éshté piképamja mbizotéruese midis deistéve éshté paksa sfiduese, pér shkak se géndrimi i njé
deisti mbi jetén e pértejme nuk mund té nxirret nga ajo se ¢faré doktrinash té tjera ai pohon.[10]

Arritja e njé pérkufizimi minimal

Paragitja e gamés sé gjeré té piképamjeve gé mbajné deistét tregon se ata jané larg monolitikes né
konceptin e tyre té deizmit.[11] Akademikét vazhdojné té vené né pah dallimet ndérmjet rrymave té
ndryshme brenda deizmit, qofté kur kemi té bé&jmé me deizmin radikal jo té krishteré té shekullit t&é XVII
kundrejt deizmit mé té “buté” anglez té shekullit té XVIII, apo deizmin mé “radikal” francez apo “deizmat
e tjeré evropiané”, etj. (Wigelsworth, 2009, 12; Herrick, 2014, 1 & 21). Pérkufizimi i deizmit gjithashtu

Page 6
Artikull - Erasmusi



ka paragitur edhe njé sfidé akademike, pérpjekja pér ta definuar até ka gjasa gé té coj né konfuzion.”
(Hefelbower, 1920, 217). Kjo pér faktin se disa deisté té njohur kané artikuluar historikisht koncepte
rrénjésisht t& ndryshme nga deizmi. Si rezultat i késaj, disa kané hasur né véshtirési né konceptin e
deisteve si njé grup té unifikuar, duke pasur parasysh kétu paqartésité e deizmit. (Byrne, 1989, Xiii).
Dhe kjo éshté arsyeja se pse duhet pasur kujdes té€ madh kur konstatojmé se cfaré beson gjithsecili
deist né nivel individual. (Hefelbower, 1920, 217)

Eshté dicka e zakonshme té hasésh kéndvéshtrime té& ndryshme midis ndjekésve té njé feje.
Megjithaté, besimet e pérbashkéta mes adhuruesve té njé feje duhet té ekzistojné. Né rastin e deizmit,
identifikimi besimeve té cilat jané mbajtur né ményré konstante nga deistét gé nga fillimi i deizmit e deri
mé tani, nuk éshté njé detyré e thjeshté, duke pasur parasysh se ata dallojné mes vete edhe né pikat
bazé té doktrinave té tyre. Pavarésisht nga dallimet né gamén e piképamjeve té mbajtura nga i gjithé
spektri deist, éshté me réndési gé té formulohet njé pérkufizim i zbatueshém mbi deizmin.

Do ta pérkufizoja deizmin si “domosdoshméria gé njeriu té besoj né Zotin qé i krijoi — mirépo ky Zot nuk
éshté i pérfshiré né ¢éshtjet e botés, dhe se njé personi i tillé duhet té pranoj njohuri fetare dhe morale
vetém pérmes pérdorimit té arsyes sé tij.” Ky lloj pérkufizimi nénkupton se njé deist:

1) beson né njé Zot gé nuk ndérhyn né ¢éshtjet e krijesave té Tij, dhe automatikisht hedh poshté
ndodhité e mrekullive dhe

2) hedh poshté ¢do njohuri fetare té arritur pérmes shpalljes hyjnore.

Zgjodha kété pérkufizim pér shkak se e vé theksin te dy pretendime kryesore té shumicés sé deistéve
mbi té cilat jané pajtuar gé nga fillimi i deizmit e deri mé sot.[12] Pérkufizimi im éshté neutral ndaj
doktrinave té tjera kontestuese (p.sh. Karakteri etik i Zotit, pavdekésia etj.) Pér té cilat &shté e véshtiré
gé té pohohet njé géndrim pérfundimtaré ndaj kétyre doktrinave. Me kété pérkufizim do té vazhdoj
pjesén tjetér ku do té ofroj kritikat e mia né lidhje me deizmin.

Kritiké ndaj deizmit

Né pjesét vijuese do té vecoj tre kritika ndaj deizmit: 1) deizmi nuk éshté né pérputhshméri me dituriné
dhe urtésiné e Zotit; 2) deizmi nuk éshté né pérputhshméri me karakterin etik t& Zotit; dhe 3) shpallja
hyjnore éshté e mundur dhe e réndésishme.

Page 7
Artikull - Erasmusi



Inkoherenca deiste né lidhje me dijen dhe urtésiné e Zotit

Né kété pjesé, fillimisht do té pérkufizojé urtésiné hyjnore. Do té sqaroj sesi kemi mundési qé né
ményreé racionale té dimé se Zoti éshté i Urté. Tjetra, gé do té diskutoj éshté se, si duhet ta
konceptojmé urtésiné e Zotit pér sa i pérket madhéshtisé sé Tij. Né fund, do té sgaroj pengesat jetike
teologjike me té cilat ballafagohen deistét, pavarésisht nése pranojné ose jo urtésiné dhe dituriné e
Zotit.

Cfaré éshté urtésia kur ia atribuojmé até Zotit?

Ibn Kajimi (vd.1350) e pérshkruan késhtu urtésiné hyjnore “Zoti déshiroi krijimin dhe rendin, dhe pér
kété gellim krijoi dhe vendosi ligjin.” (2003,vol. 2, 451) AbduRrahman el-Munavi e definon késhtu
urtésiné “té zbatuarit e sé vértetés me njohuri dhe veprim. Urtésia e Zotit éshté se Ai i di gjérat (né
imtési) dhe i aktualizon ato me mjeshtériné mé té madhe.” (1990, 145). Edhe Ibnul Weziri (vd. 1436)
thoté se urtésia e Zotit ka edhe shumé dobi gé ne nuk i dimé [13] (pra gé njerézit nuk i diné pér shkak
té njohurive té kufizuara), intelekteve té€ mira dhe interesave té preferuara. E gjithé kjo manifestohet né
veprimet e Zotit (duke i shndérruar ato nga) potenciale né realitet.” (1987, 181).

Si pérmbledhje, urtésia e Zotit mund té pérkufizohet si aspekti i njohurive té& pakufishme té Tij, e cila
imponon dhe mbron géllimet qé Zoti ka pércaktuar né veprimet e synuara.

Si mund ta dimé se Zoti éshté i gjithédijshém?

Ibn Kajimi (vd.1350) pohon se urtésia e Zotit mund té kuptohet edhe né ményré racionale dhe intuitive.
(1994, vol. 2, p. 113).[14] Filozofi dhe teologu anglez William Paley pohon se inteligjenca dhe urtésia e
Zotit éshté e dukshme né modelet e ndérlikuara gé vézhgojmé né até gé Ai ka krijuar:

Té gjitha ato vértetojné até gé déshirojmé té provojmé. Ndér té tjera ato déshmojné edhe

Page 8
Artikull - Erasmusi



personalitetin e Hyjnisé...” Kéto aftési pérbéjné personalitetin, pér shkak se ato
nénkuptojné vetédije dhe mendim. Ato kérkojné gé té perceptohet fundi ose géllimi. Ato
kérkojné njé gendér né té cilén perceptimet bashkohen, prej té cilave rrjedhé edhe vullneti;
gjé e cila éshté mendja. Akti i mendjes tregon se ekziston mendja: dhe né ¢farédo mendje
banon njé person. Kudo gé shohim shenja té pérsosmérisé, géllimin e saj ia drejtojmé njé
autori inteligjent. Dhe Ky lloj kalimi i mirékuptimit bazohet né pérvojén e njétrajtshme. Ne
shohim inteligjencén e cila vazhdimisht krijon pérsosméri, shohim inteligjencén e cila né
ményreé té vazhdueshme prodhon efekte té caktuara té cilat dallojné nga disa veti té
caktuara; jo vetém veti té vecanta, por edhe nga veté lloji i saj jané té vecanta, si¢ éshté
lidhja e saj me fundin e saj, lidhja e pjeséve me njéra-tjetrén dhe pér njé géllim té
pérbashkeét. (2006, pp. 213-215).

Késhtu qgé, ekzistenca e njé genie inteligjente e té ditur, té fugishém dhe té urté éshté e mjaftueshme
pér té krijuar dhe pér té&€ mirémbajtur universin fizik me té gjithé kompleksitetin e tij, krejt kjo do té
nénkuptonte se fuqia, dituria dhe urtésia e kétij Krijuesi jané té jashtézakonshme dhe té
mrekullueshme.[15]

Cfaré nénkupton urtésia dhe dituria e Zotit?

Ibn Tejmija pohon se preciziteti dhe mjeshtéria né até gé Zoti ka krijuar nuk ilustron thjesht dituriné dhe
urtésiné e Zotit, mirépo kjo me domosdoshméri kérkon gé ato gé jané krijuar té jené krijuar edhe pér
njé géllim té caktuar. (1989, 924). Me fjalé té tjera, nuk éshté e mjaftueshme gé t'i pohohet vec dija e
urtésia Zotit, pa pranuar se parapa asaj gé Ai ka krijuar ka edhe géllime e synime. Kuptimi i precizitetit
dhe mjeshtérisé apo zotérimit tek ajo gé Ibn Tejmije thoté éshté: “Vendosja e ¢do gjéje né vendin e vet
me géllim realizimin e objektivit t& synuar.” (Ibid., 921). Ai pretendon se duke pohuar se Zoti posedon
vullnet té liré, urtési e dituri, e gjitha kjo kérkon pastaj gé té pranohet se ka njé arsye se pse Zoti
zgjodhi ta kryej até akt specifik (p.sh. krijimin e universit), né favor t& mos kryerjes sé x gjéje. (Ibid.,
925-926) Nése njé person i mencur preferon lirshém x gjé, ai kété e béné pér njé arsye, atéheré cfaré
mund té themi pér Zotin gé éshté i Pérsosur dhe i Gjithédijshém? Prandaj, vendosja e njerézve né toké
ka njé géllim té caktuar.

Njé tjetér dyshim qé duhet té hidhet poshté éshté edhe ajo gé dikush sugjeron edhe pse Zoti éshté i
dijshém, mirépo kjo dituri a éshté e pérsosur? Yujin Nagasawa pretendon se:

Argumenti i projeksionit synon té tregoj dhe té vértetoj ekzistencén e njé projektuesi
inteligjent. Megjithaté, asnjéra prej kétyre argumenteve, sado gé té jené té shéndosha nuk
mohojné drejtpérdrejté ekzistencén e ndonjé genie tjetér mé té madhe. Supozojmé se té
gjitha kéto argumente jané té shéndosha dhe se té gjitha na ¢ojné tek ekzistenca e té
njéjtés genie. Dhe pas gjithé késaj vetvetiu vjen se ekziston njé genie e domosdoshme, e
mbinatyrshme, e gjithéfugishme dhe shumeé inteligjente dhe é&shté origjina apo shkaku i
universit dhe i moralit. Megjithaté, éshté akoma e pagarté nése ajo genie éshté genia mé e

Page 9
Artikull - Erasmusi



madhe metafizike e nuk ka té tjera. Mund té jeté edhe njé inteligjencé edhe mé e larté gé i
ka té gjitha kéto veti mbresélénése pa arritur nivelin e genies mé té madhe metafizike.
(2017, p. 35-36).[16]

Sidoqofté, si¢c do té argumentoj né pjesét vijuese, argumenti im nuk kérkon gé njé teologji e genies sé
pérsosur té jeté e vérteté.[17] Ajo qé dua té argumentoj uné éshté té demonstroj se Zoti Eshté i
gjithéditur. Duke e racionalizuar ¢céshtjen e inteligjencés sé Zotit. Paley pohonte se:

Karakteristikat e njé Qenie té tillé, supozohet se realiteti i tyre duhet t& déshmohet dhe té
jeté adekuat pér magnitutat, shtrirjet dhe shumésiné operacionale té Tij; té cilat jo vetém gé
jané pértej krahasimit toné me ato gé kryhen nga fuqité e tjera, por, sa i pérket
konceptimeve tona, ato jané té pafundme dhe té pakufizuara né té gjitha anét. (2006, p.
230).

Sikurse gé pohon edhe Paley, “Urtésia e Zotit duhet té pohohet né ményré adekuate. Duke vézhguar
precizitetet mahnitése té cilat ilustronen né dizajnét e krijimit[18], njeriu veté vjen tek pérfundimi se
edhe nése dituria e Zotit éshté e fundme, té paktén éshté ekstremisht e jashtézakonshme.”

Problemi gé dituria e Zotit shkakton ndaj deizmit

Pasi gé theksova se c¢faré nénkupton urtésia hyjnore dhe demonstrova se si né ményré racionale
kuptojmé se Zoti éshté i pérsosur dhe jashtézakonisht i dijshém e i urté, tani, argumentin tim do ta
formuloj si vijon:

Premisa 1: Dituria kérkon domosdoshmeérisht té vepruarit né ményré té drejté dhe me njé synim té
caktuar.

Premisa 2: Zoti éshté edhe i pérsosur dhe i gjithéditur.

Premisa 3: Deizmi nuk pranon ndérhyrjen e Zotit né boté.

Page 10
Artikull - Erasmusi



Premisa 4: Dituria e Zotit nuk ka sesi t& mos ndérhyj né céshtjet e botés (krijimin dhe ¢céshtjet e saj).

Premisa 1: éshté premisé evidente, sepse koncepti i yné mbi diké gé éshté i ditur e i urté do té thoté se
ai vepron me dituri e urtési, dhe si pasojé e veprimeve té urta pérmbushen objektiva té paracaktuara.

Premisa 2: si¢c demonstrova mé paré, urtésia e Zotit mund té kuptohet edhe né ményré logjike e
racionale. Pér mé tepér, shumé deisté pohojné me pasion argumentet e dizajnit (¢cdo gjé éshté
projektuar né ményré té pérsosur)[19], dhe késhtu, pohojné se Zoti éshté jashtézakonisht i urté. Pér
shkak té besimit se Zoti éshté jashtézakonisht i urté, deistét nuk duhet t'ia atribuojné Zotit ndonjé
veprim té pakuptimté ose té pamatur. Megjithaté, shumé deist modernist e bazojné besimin e tyre né
ekzistencén e Zotit mbi konsideratén se argumentet né lidhje me dizajnin dhe té tjera si kéto jo
domosdoshmeérisht tregojné se Zoti éshté jashtézakonisht i urté.

Fushéveprimi i kétij artikulli nuk na lejon gé té trajtojmé hollésisht kété mendim teologjik, megjithaté,
pérpjekja pér ta ulur urtésiné e Zotit, madje edhe deri né nivelin e mosndérhyrjes sé Tij né boté,
prapéseprapé, lehtésisht mund té kundérshtohet duke kérkuar prej deistit gé t'i marr parasysh atributet
e Zotit, si fuginé, urtésiné dhe dijen. A mundet gé njé Zot i gjithéfugishém dhe i ditur té jeté i urté?
Sigurisht, nése Zoti éshté i gjithédijshém pér rrugét e duhura té atij veprimi, atéheré té vepruarit me
urtési pa dituri do ta bénte até veprim té€ pamenduar. Nése nga ana tjetér, Zoti éshté jo i urté pér shkak
té injorancés, atéheré kjo do té rrezikonte madhéshtiné e diturisé hyjnore té Zotit. Megjithaté, si ka
mundési gé té jete i gjithéfugishém njé Zot jo i urté ose injorant? Fugia reale kérkon njé kuptim preciz
dhe té sakté té kryerjes sé njé veprimi duke marré parasysh edhe efektet e tjera gé vijné pas tij dhe
késhtu nevojitet medoemos inteligjenca. Inteligjenca kérkon gé personi t'i zbatoj né ményré efektive
njohurité dhe aftésité e tij. Ne nuk presim nga njeréz té pamatur té veprojné me inteligjencé. Késhtu,
deisti nuk mund té hedh poshté dituriné e Zotit pa hedhur poshté edhe fuginé dhe diturin e Tij. Prandaj,
minimi i urtésisé sé Zotit sjell implikime teologjike té cilat deisti do té déshironte t'i shmangte. Akoma
nuk kam hyré né ¢éshtje mé té thella, aty ku deisti minon urtésiné dhe dituriné e Zotit.

Sa i pérket premisés sé treté, kam konkluduar mé herét se pozicioni gendror i deistéve né lidhje me
providencén e Zotit éshté ajo se deistét besojné se Zoti nuk ndérhyn né ¢éshtjet e botes dhe nuk
shgetésohet pér boten gé ka krijuar.

Page 11
Artikull - Erasmusi



Premisa e katért éshté edhe thelbi i gjithé argumentit tim dhe é&shté njé pohim gé ka gjasa té
ballafagohet me rezistencén e deistéve, pasi gé godet thelbin e botékuptimit teologjik té tyre. Uné
argumentoj se éshté e pamundur pér njé Zot té gjithédijshém dhe té urté gé té€ mos ndérhyjé né
céshtjet e késaj bote (dhe ¢éshtjet e té gjitha krijesave). Pér cfaré arsye Zoti, si Qenie e pavarur do t'i
jepte ekzistencé njé universi? Nése do té ishte pa ndonjé arsye, atéheré ky veprim i paramendueshém
do té ishte i pakuptimté dhe pér rrjedhojé i pamatur. Prapé do té ishte sfiduese edhe nése deisti do té
mundohej té arsyetojé pozicionin e tij se Zoti e krijoi universin dhe nuk kujdeset mé pér té. Cfaré
déshiron Zoti té pérmbush duke lejuar ekzistencén e vazhdueshme té universit? Sigurisht se Zoti —
duke pas parasysh dituriné e Tij té pérsosur dhe té pakufishme- &shté i vetédijshém pér punét e
universit dhe nuk e ka harruar fare até dhe asgjé né lidhje me té. Atéheré ku géndron urtésia e Zotit
dhe dituria e Tij me té cilat Zoti u jep ndihmé krijesave té Tij?

Disa kété gasje mund ta akuzojné si antropomorfizém dhe ta konsiderojné té papérshtatshme gé Zotit
t'i nénshtrojmé nocionet tona té papérsosura té diturisé dhe urtésisé. Ata mund té argumentojné se
njerézit punojné pér té marre dicka né kémbim, ndryshe nga Zoti i cili nuk ka nevojé té fitojé asgjé dhe
as té béjé ndonjé pérpjekje kur kryen dicka, madje edhe me aktin e Tij mé mahnités té krijimit té
universit. Sidoqofté, argumentet e mia nuk kané gasje antropomorfiste. Argumentet e mia nuk thoné se
Zotit i duhet dicka né kémbim té veprave gé kryen, pérkundrazi, Zoti si genie e pavarur ose si genie e
gjithédijshme kryen akte gé sigurisht kané njé gellim themelor pér ta (p.sh. testimin e durimit té
njerézve ose shfagé fuginé dhe lavdiné e Tij etj.). Uné them se Zoti i Cili &shté i pakufishém, i Ditur dhe
i Urte, ka krijuar dhe dizajnuar njé univers tepér té ndérlikuar, i cili fare nuk bie né konflikt me atributin e
Tij hyjnor té diturisé dhe urtésisé.[20] Deistét duhet ta shohin si mangési té urtésisé dhe diturisé njé
vepér e cila kryhet me njé géllim té caktuar dhe né fund rezultati i té cilés nuk té intereson fare. Késhtu,
edhe sipas metodés sé tyre favorite (pérdorimin e arsyes pér té paré natyrén e Zotit) deisti me shumé
mundési pranon urtésiné e Zotit, por né anén tjetér mohon providencén e Zotit.

Njé kundérshtim tjetér i mundshém mund té jeté edhe pretendimi se Zoti krijoi universin me njé géllim
kuptimploté, megjithaté zgjodhi té mos shgetésohej pér té mé pas. Pér shembull, deisti mund té
argumentojé se Zoti krijoi botén me géllim gé njerézit té sodisin lavdiné e Tij dhe diktimet e Tij morale,
megjithaté Zoti nuk e pérfshiné Veten né punét e tyre dhe i lejon ata té jené cfaré jané. Sidogofté, kjo
pérgjigje nuk adreson né ményrén e duhur kundérpérgjigjen time se mosndérhyrja e Zotit né ¢éshtjet e
krijesave do té ishte dicka e pavolitshme.[21] Thjesht ve¢ ajo gqé Zoti ka krijuar nuk do té mjaftonte pér
ta béré até veprim té urté. Nése do té ishte késhtu, atéheré c¢faré do na thoté dikush pér krijimin e
mMeérzisé, a mos Zoti e ka krijuar até qé té argétohet?[22]

Pérkundrazi, éshté shumé me réndési gé té njihet Zoti me atributet e Tij té pérsosura pér t'i paré kéto
¢céshtje si¢c duhet. Pér mé tepér, nése Zoti i ka krijuar njerézit pér njé géllim té caktuar, atéheré ne
presim gé Ai té “angazhohet” né lidhje me ta dhe té interesohet né pérmbushjen e nevojave té tyre.
Pse Zoti do t'i krijonte njerézit gé té meditonin pér lavdiné dhe ligjin e Tij moral nése Ai nuk do té
interesohej pér rezultatin? Cfaré do té ndodhte nése njerézit do deshtonin duke u pérfshiré né veprime
té pamoralshme — a nuk duhet gé Zoti té dije ¢cfaré po ndodhé, té intervenoj ose edhe ve¢ duke u
zeméruar me njeréz té tillé? Q& Zoti té krijoi dicka me njé synim dhe géllim té caktuar dhe né anén
tjetér té mos interesohet pér ta, kjo tregon mangési.

Si pérgjigje, deisti mund té argumentojé se ‘mosndérhyrja’ dhe ‘mosshgetésimi’ nuk jané sinonime.
Dhe mund té argumentojné se éshté e mundur gé té imagjinohet njé Zot qé shgetésohet dhe i Cili i

Page 12
Artikull - Erasmusi



vézhgon njerézit né distance se c¢faré béjné me jetét e tyre, mirépo gé refuzon té intervenoj. Sidoqofté,
ky pretendim do té ishte njé zhvendosje radikale ad-hok né géndrimin e deistit, shkelje né themelet
deiste né lidhje me mosndérhyrjen e Zotit, e cila éshté pikérisht mungesa e shgetésimit dhe interesimit
té Zotit pér botén gé e krijoi. Té pohosh gé Zoti né fakt éshté i shgetésuar me ¢éshtjet e botés, mirépo
ka zgjedhur gé té mos ndérhyjé éshté njé pohim i guximshém, i cili kérkon prova pér ta mbéshtetur.

Mbi cfaré baze deisti pohon se Zoti ka zgjedhur gé té mos ndérhyjé né céshtjet e botés pavarésisht se
shgetésohet pér punét e saj? Ka mundési té kemi shmangie ndaj argumentit tim: deisti nuk guxon té
argumentoj se Zoti &shté ‘I urte, po jo i mire’ i Cili gjen kénaqgési né braktisjen e krijesave te Tij (i pastér
Allahu éshté nga cka i pérshkruajné). Né kété ményré, deisti do pérpiget gé té pajtojé disi midis
interesit té Zotit pér universin dhe urtésiné e Tij té pérsosur. Sidogofté, ky argument vjen me njé kosto
té larté teologjike —domethé&né, komprometimi i mirésisé sé Zotit. Argumenti im i radhés synon gé té
rrézoj kété rruge deiste.

Inkoherenca deiste duke marré parasysh karakterin etik té& Zotit

Né kété pjesé do té shpjegoj se ¢faré éshté mirésia hyjnore dhe se a mund gé né ményré racionale té
kuptohet ndonjé atribut i Zotit. Pastaj do t&é argumentoj se deistét si ata gé pohojné dhe mohojné
mirésiné e Zotit pérballen me sfida serioze teologjike ndaj asaj se ¢faré nénkuptohet kur themi se Zoti
éshté i miré? Te thuash se Zoti éshté i miré nénkupton até se ne i atribuojmé Atij gjithcka qé éshté e
miré pér Té, sikurse té genit né ményré perfekté apo jashtézakonisht dashamirés, i dhembshur, i drejté
etj. Dhe se Ai kurré nuk e kryen té kegen (Davis, 1983, 86)

A ka mundési gé mirésia e Zotit té kuptohet né ményré racionale?

Ibn Tejmije pohon se, nése themi se Zoti éshté edhe i gjithédijshém dhe i pavarur (té cilén e pohojné
shumeé deist), atéheré logjikisht mund té konstatojmé mirésiné e Zotit:

Qeniet njerézore nuk e déshirojné até gé éshté e keqe pikérisht pér shkak té diturisé. Ata
mund té déshirojné té keqgen pér shkak té injorancés apo gé té pérmbushin déshirat
personale. Gjithashtu mund edhe té gabojné duke menduar se po bé&jné njé veprim té miré
kur po béjné té kundértén. Késhtu, ata kryejné veprime té mbrapshta ose pér shkak té
paditurisé sé tyre t& madhe apo diturisé sé pakét. Zoti &éshté i pastér nga kéto. Eshté e
pamundur gé Ai té veprojé té kegen. (1989, p. 925).

Samule Clarke futet edhe mé thellé né argumentin e Ibn Tejmijes. Ai shtron idené e pérshtatshmérisé,
né té cilén gjerat e ndryshme kané njé marrédhénie té nevojshme dhe té pandryshueshme me njéra
tietrén pér shkak té natyrés sé tyre. Né fushén e moralit pér shembull, Eshté mé e pérshtatshme pér
geniet njerézore té respektojné njeri tjetrin dhe t'i shmangen démtimit té njeri tjetrit. Duke e pasur né
konsideraté kété, Zoti me dituriné e Tij té pafund dhe urtésiné e pérsosur nuk mund té jeté kurré

Page 13
Artikull - Erasmusi



indiferent ndaj kesaj marrédhénieje dhe as qé mund t'i shkelé gabimisht kéto marrédhénie.

Pér mé tepér, pér shkak se Zoti éshté veté-ekzistues, i pavarur né ményré absolute dhe i
Gjithéfugishém, Ai nuk ka nevojé gé té shkel pérshtatshmériné e gjérave pér té pérvetésuar dicka, dhe
as ndonjé emocion irracional nuk mund té ndikoj negativisht tek Ai pér té kryer shkelje té tilla. Bazuar
né kéto supozime, Clarke nxjerr pérfundimin se Zoti duhet té jeté pafundésisht i miré, pafundésisht i
drejté, i vérteté dhe besnik.” (1998, 83-86).

Kuptohet se jo té gjithé teologet dhe filozofét e moralit e mirépresin argumentin e Clarke. Teoricienét e
urdhéresave té Zotit té cilét besojné se urdhéresat e Tij pércaktojné statusin moral té veprimeve, ka té
ngjaré se do té kundérshtonin argumentin e Clarke, pér shkak se argumenti sugjeron se Zoti i
pérshtatet rregullave té pabarabarta té pandryshueshme dhe té€ domosdoshme, ndérsa éshté Zoti Ai té
cilit té gjithé duhet t'i nénshtrohen. Sidoqofté, nuk e kam ndérmend gé té hulumtoj vlefshmériné e
teorisé sé urdhéresés hyjnore. Uné parages vetém argumentin e Clarke pér shkak se deistét i
vlerésojné supozimet e tij. Ata mohojné fené e shpallur dhe besojné se vetém pérmes arsyes dhe
soditjes sé natyrés mund té arrihet né diktime morale té Zotit. Megenése Clarke béné thirrje pér njohjet
tona té arsyeshme té pérshtatshmérisé sé marrédhénieve mes gjérave, argumentet e tij duken se
pérputhen me metodologjiné morale-epistemologjike té deisteve.[23]

Deisti mund ta kundérshtojé até se argumentet e Ibn Tejmijes dhe Clarke mbéshteten né supozime,
domethéné se atributet e Zotit jané perfekté. Sidoqofté, gé té dy argumentet e tyre déshmojné se Zoti
éshté té paktén jashtézakonisht i miré, nése pohojmé se Zoti éshté jashtézakonisht i fugishém, i ditur
dhe i pavarur.

Probleme me té cilat ballafagohen deistét nése i pohojné Zotit mirésiné

Pasi gé pérkufizuam se cfaré nénkupton mirésia hyjnore dhe treguam se si kemi mundési gé né
ményré racionale té dimé se Zoti éshté jashtézakonisht dhe pérsosmérish i miré, tani uné do té
formuloj argumentin tim si vijon:

Premisa 1: Mirésia kérkon mirédashje dhe drejtési.

Premisa 2: Deizmi pohon mirésiné e Zotit mirépo mohon pérfshirjen e tij né boté.

Premisa 3: Mirésia e Zotit nuk pérshtatet me mos ndérhyrjen e Tij né boté (e univers).

Pérfundim: Deizmi éshté inkoherent

Premisa 1: éshté e qarté, véshtiré se dikush do té diskutonte mirésiné dhe drejtésiné se jané tipare té
virtytshmeérisé morale.

Page 14
Artikull - Erasmusi



Né lidhje me premisén 2: kam theksuar tashmé pozicionet e ndryshme gé mbahen nga deistét né
lidhje me mirésiné dhe providencén e Zotit. Né pjesén tjetér do té trajtoj gjithashtu fijet né té cilat cuan
deizmin né mohimin e mirésisé sé Zotit; késhtu, me gjithé formulimin e pakualifikuar té premisés sé
dyté, nuk i pérgjithésoj gjithé deistét.

Premisa 3: éshté edhe thelbi i argumentit tim. Uné argumentoj se, megé Zoti éshté i miré, atéheré kjo
medoemos e béné té ndérhyjé né ¢éshtjet e gjithésisé. Njé burré gé braktisé familjen e tij pa ndonjé
justifikim legjitim a mund té quhet njé baba dhe burré i miré? A éshté bari i miré ai gé ¢on kopené e tijj
pér té kullotur aty ku e di se ka ujgér dhe né fund i braktisé? A éshté njé dado e miré ajo e cila lé
foshnjén té zvarritet pa e mbikéqyrur prané njé pishine? A éshté njé polic i miré ai i cili géndron duar
kryq duke paré se njé zonjé e moshuar grabitet? A &shté njé mésues i miré dhe i kujdesshém qgé jep
leksion i papérgatitur dhe né fund nuk arrin té jap pérmbajtjen e nevojshme pér té kaluan provimin si
mésues? A éshté né rregull gé punédhénési ta heq nga puna punonjésin se ka shkelur njé rregull
arbitrar, pér té cilin punétorit as qé i éshté béré me dije, a éshté i drejté ky njeri? Pa menduar dy heré,
njeriu i arsyeshém do t'u pérgjigjet me jo kétyre pyetjeve. Nése njerézit do té kishin neveri nga kéta
persona pér shkak té sjelljeve té tyre, atéheré c¢faré mund té themi nése Zoti do té géndronte indiferent
dhe i pakujdesshém pér punét e genieve gé Ai i krijoi? A i pérshtatet kjo Zotit i cili Eshté
jashtézakonisht i pérkryer dhe i miré? Sigurisht gé jo. Analogjité qé ofrova demonstrojné braktisje té
pérgjegjésive, indiferencé ndaj vuajtjeve, prirje té padrejté dhe trajtim té keq té té tjeréve gjé té cilat na
tregojné pér tipare morale negative. Jané kéto tipare gé do té mund t'i atribuonim njé ‘zoti’ i cili éshté
mospérfillés pér ato gjéra gé ka krijuar.

Eshté e garté se Zoti deist jo vetém gé injoron lutjet e njerézve, mirépo refuzon edhe té komunikojé me
ta, pér t'u ofruar shpresé apo pér t'u treguar arsyen se pse ekziston e kegja né boté. Zoti i deisteve
krijoi njerézimin dhe i braktisi pérgjaté véshtirésive té tyre pa ndonjé udhézim té garté moral[24], pa
fjalé inkurajuese dhe shpresé, shfagje dhembshurie e dashurie.

Sidoqofté, pritet qé ne té imitojmé karakterin moral té Zotit (sepse ne besojmé se Ai éshté i miré) né
ményré gé té arrijmé lumturiné? Kjo gjé éshté e pakuptimté.

Deistét mohojné shpalljet hyjnore dhe argumentojné se ve¢ té medituarit rreth natyrés pérmes arsyes
sé paanshme geniet njerézore mund té dallojné tiparet e drejta morale té Zotit. Problemi me kété
géndrim deist, éshté mu ajo gé pérmenda mé sipér me njé baba té pakujdesshém, bariu e individét té
pakujdesshém, atéheré, si mund té konsiderojmé Zotin perfekt té miré dhe jashtézakonisht té& miré, kur
sipas deistéve Zoti i ka |éné pas dore krijesat dhe nuk merret me ta?! Me kété, parages argumentin tim
né mbéshtetje té premisés 3 si vijon:

Premisa 1: Deizmi pohon se moralin nuk mund ta njohim pé&rmes arsyes.

Premisa 2: Deizmi na méson se Zoti éshté apatik ndaj universit gqé krijoi.

Page 15
Artikull - Erasmusi



Premisa 3: Arsyeja joné tregon se njé Zot i cili nuk ka interes dhe i ka braktisur ata gé ka krijuar éshté
njé Zoti indiferent.

Premisa 4: Zoti nuk mund té jeté edhe jashtézakonisht i miré edhe jo i miré né anén tjetér.

Konkluzion: Ideja e njé Zoti apatik mirépo jashtézakonisht i miré éshté jokoherent.

Deisti mund té pérpiget gé té kundérshtojé premisén e dyté duke mohuar se mospérfshirja e Zotit né
universin qé ka krijuar nuk e bén apatik ndaj asaj. Deisti mund té argumentojé se Zoti kujdeset shumé
pér céshtjet e krijesave té Tij; Ai véren me kénagési té madhe njerézit kur béjné miré dhe me pikéllim
dhe zemérim kur nuk bé&jné miré, mirépo zgjedhé té mos pérfshihet né kété univers, sepse déshiron ta
testojé njerézimin duke i dhuruar atyre arsyen pér ta pérdorur dhe pér té béré zgjedhjet e duhura
morale.

Ky Zot, deisti mund té pohoj edhe mé tutje, do té gjykojé né jetén e pértejme dhe do té sigurojé gé
drejtésia do t'i dhurohet ¢cdokujt. Sidoqofté, ky éshté njé shpjegim ad-hok. Njé pérgjigje e tillé nuk éshté
tjetér vecse njé zgjedhje arbitrare e doktrinave té ndryshme, derisa té prodhojné kéta njé paket té
déshtuar teologjike. Pér mé tepér, si mund té nxjerrim pretendime té tilla veté pérmes pérdorimit té
arsyes? Mospérfshirja e Zotit né ¢éshtjet e gjithésisé mund té kété shpjegime té shumta, si pér
shembull: Nuk i intereson pér botén, ose e ka harruar até krejtésisht, ose éshté duke u marré me punét
e tjera, ose mbase synon té ndérhyjé né té ardhmen mirépo njéheré éshté thjeshté duke géndruar larg
kétyre punéve. Pa shpalljen hyjnore si do té mund t'i dinim kéto gjéra? Normal, shpjegimet e
lartpérmendura nuk jané térhegése pér ata, mirépo e gjithé ajo pérmendje éshté pér té treguar se sa e
hapur éshté dera pér té tilla spekulime nése do té mbéshtetemi né logjiken toné subjektive.

Sé dyti, nése pér hir té argumentit do té pranonim se ndérhyrja e Zotit nuk do té ishte dicka apatike
dhe se me té vérteté Zoti kujdeset pér ne, duhet té pyesim veten se cfaré niveli i kujdesit éshté i
arsyeshém pér ne nga njé Zot gé éshté jashtézakonisht dashamirés dhe perfekt? Them se niveli i
kujdesit i cili pérfshiné me gellim neglizhencén pér té dhuruar instruksione morale, pér té dhuruar
shpresé, dhembshuri dhe dashuri t&€ ndérsjellé nuk éshté vetém argument mashtrues dhe pakujdesi,
duke e pasur parasysh fuginé e Zotit dhe dijen e Tij t& pakufishme, mirépo gjithashtu do té tregonte
edhe pér njé mosfunksionim té njé Zoti té pérkryer ose jashtézakonisht mirédashés. Deisti ka mundési
gé té polemizojé rreth premisés sé dyté duke minuar fuqginé dhe dituriné e Zotit, duke sugjeruar se Zoti
déshiron té komunikojé me krijesat e Tij, mirépo nuk ka mundési, ose Ai do té komunikonte me ta nése
do té ishte i vetédijshém pér ¢céshtjet e krijesave té Tij. Késhtu qé&, Zoti i tyre duket té jeté apatik ndaj
botés dhe krijesave té Tij sepse, Ai padashur i ka braktisur krijesat e Tij, ose pér shkak té pafuqisé se
Tij ose pér shkak té mungesés sé njohurive. Sidogofté, edhe me komprometimin e gjithéfuqisé dhe
gjithépérfshirje sé Zotit, akoma éshté problematike gé né ményré racionale té shpjegohet se si njé Zot
éshté i gjithéfugishém dhe i gjithéditur, aq sa té krijoi dicka me té cilat nuk ka mundési té ndérveprojé
0se (é té mos jeté né dijeni pér ta. Nj& kompromis i tillé ndaj fugisé dhe diturisé sé Zotit nuk éshté
aspak zgjidhje térhegése teologjike.

Si pérmbledhje, ka telashe serioze né kété mendési, né njérén ané besojné né konceptin e njé Zoti i
Cili éshté i pérkryer dhe jashtézakonisht i miré, por né anén tjetér Ai me déshirén e Tij ka zgjedhur gé
té mos pérfshihet né ¢céshtjet e krijesave té Tij. Disa deisté i njohin kéto telashe dhe si rezultat kané

Page 16
Artikull - Erasmusi



mohuar mirésiné si njé atribut i Zotit. Sidoqofté, né pjesén tjetér do té argumentoj se mohimi i mirésisé
hyjnore nuk e ndihmon deizmin gé t'i shmanget akuzés sé inkoherencés.

Mohimi i mirésisé sé Zotit dhe problemi gé paraqget kjo pér deistét mohues té saj

Ekziston njélloj deizmi gé e sheh Zotin si té lig dhe indiferent. Deistét gé pohojné mirésiné e Zotit, e
lidhin mirésiné e Zotit direkt me géllimet e tyre né jeté, gjegjésisht arritjet e tyre, lumturité duke ndjekur
njé jeté té virtytshme né imitim té Zotit. Si rezultat, ata té paktén jané té afté qé té krijojné njé teori me
njé themel ontologjik pér moralin — d.m.th. Zotin.[25] Né& té kundértén, deistét gé nuk e pérshkruajné
Zotin me mirési nuk mund t'i kapin moralet objektive té Zotit. Né lidhje me kété, uné parages
argumentin tim si vijon.

Premisa 1: Morali objektiv ekziston.

Premisa 2: Morali objektiv nuk do t& mund té ekzistonte nése Zoti do té ishte i lig.
Premisa 3: Deizmi pohon se Zoti ose éshté i keq ose indiferent.

Konkluzion: Deizmi éshté jokoherent.

Sa i pérket premisés 1, kam hasur né persona té cilét ose pohojné vlera objektive morale né ményré
eksplicite ose implicite, pérmes kritikés sé etikés sé feve teiste, kur aludojné se ata jané pérgjegjésit e
atyre té kéqgijave qé ndodhin né boté, prej luftérave, intolerancés fetare etj. Kjo tregon se deistét
besojné se gjérat e tilla jané objektivisht té liga. Prandaj, premisén 1 e kané adoptuar shumica e
deistéve.

Premisa 2 formon thelbin e argumentit. A ka mundési gé mirésia hyjnore t'i mohoj deistit gé té gjej njé
bazament té pavarur pér té arritur njé moral objektiv? Shume deisté me kénagési u ndihmojné deistéve
té tjeré duke ndaré disa ide me ta, megjithaté, pérpjekja e tyre pér té dhéné njé bazament té pavarur té
moralit objektiv nuk &shté i njéjté si pér ateistin dhe deistin, i cili mohon mirésiné hyjnore. Pér shkak se
sipas ateizmit, nuk ka Zot, gqé do té thoté se nuk ekziston ndonjé genie personale i cili krijoi universin
dhe vetité e saj té natyrshme. Deizmi, nga ana tjetér, beson né ekzistimin e njé hyjnie qé éshté burimi i
té gjitha gjérave duke pohuar se Zoti krijoi gjithcka. Nése deizmi na méson se Zoti éshté edhe i keq
edhe i miré, atéheré, ményra e vetme pér té zhvilluar njé bazé ontologjike pér moralin objektiv éshté gé
té identifikohet njé bazament moral i pavarur nga Zoti. Por, ateistét nuk mbartin njé barré té tillé, sepse
e gjitha ¢faré duhet té béjné ata éshté té gjejné njé bazé té pérshtatshme pér moralin objektiv. [26]

Nése Zoti éshté amoral, atéheré gjérat nuk i paska krijuar me veti morale té genésishme, sepse si ka
mundési gé njé agjent jo i miré té mund té dallojé mes sé mirés dhe sé keqes? Dhe nése burimi i té
gjitha gjerave nuk futi njé vleré morale né ato gé krijoi, atéheré si ka mundési gé té ekzistojné vlerat
morale objektive? Pér mé tepér, nése Zoti éshté i lig, Ai mund té gjykojé se vrasjet dhe pérdhunimet
jané té lavdérueshme![27]

Page 17
Artikull - Erasmusi



Edhe nése do té zbulonim ndonjé burim pér vlerat objektive morale té pavarura nga Zoti, do té
pérballeshim pérséri me njé problem tjetér — d.m.th. me autoritetin kozmik té& Zotit. Nése Zoti éshté i lig,
Ai nuk do té interesohej e as shgetésohej nése do t'i pérmbaheshim ndonjé urdhri moral nga ky burimi
i pavarur morali, ndoshta edhe mund té mos jeté i kénagur me ato veprime. Dhe nése éshté késhtu,
atéheré ky Zot i lig éshté i vetmi agjent personal kozmik i cili ka fuginé gé té na gjykoj ne, dhe nuk na
mbetet mé tepér arsye gé té ndjehemi té detyruar té njohim autoritetin moral prej njé bazamenti
jopersonal té vlerave morale objektive.[28]

Deisti mund té zgjedh argumentin e “amoralitetit hyjnor” dhe té sugjerojé gé geniet njerézore, né
interesin e tyre personal, kérkojné dhe pérpigen t'i pérmbahen njé bazamenti té pavarur t&€ moralit
objektiv, ndérsa Zoti ‘éshté duke géndruar né distancé; dhe ka braktisur até cfaré ka krijuar’. Sidoqofté,
megjithaté, ka dicka té vecanté né lidhje me idené e ligésisé hyjnore. Nése Zoti &shté i gjithédijshém,
atéheré Zoti me domosdoshmeéri do té dije nése ekziston e drejta dhe e padrejta apo e gabuara. Dhe
té kesh njohuri té tilla mbi vlerat morale objektive dhe pastaj me dashje t& mos shqgetésohesh pér to,
kjo né vetvete éshté njé qéndrim i mjerueshém moralisht gjé e cila do ta bénte Zotin té ishte i keq!
Kundér kétij nocioni, pra se Zoti éshté i ligé, parages argumentin tim si vijon:

Premisa 1: Indiferenca e vullnetshme ndaj vlerave morale objektive éshté mangési morale.
Premisa 2: Dikush gé i njeh ato gjéra dhe rri indiferent ndaj vlerave morale objektive éshté i ligé.
Pérfundim: Njé Zot i ligé éshté i mangét moralisht.

Sa pér premisén e paré, tashmé kam demonstruar se mospérfshirja e Zotit né ¢éshtjet e universit e
bén kété njé veprim té ulét moral. Nése Zoti e di se mos shgetésimi né lidhje me krijesat e Tij éshté
objektivisht i gabuar, atéheré kémbéngulja e Tij e vullnetshme né apatiné e Tij do ta bénte kété gjé
edhe mé té kege!

Premisa e dyté mund té shmanget duke supozuar mosdijen e Zotit né lidhje me njé standard té
pavarur té moralit objektiv, gjé té cilén njerézit e kane zbuluar; megjithaté, ky nuk éshté fare argument
gé duhet shtruar, nuk éshté as térheqgés e as ka etiké. Edhe nése pér hir té& argumentit dikush
pretendon se geniet njerézore kané zbuluar kété standard moral objektiv para se Zoti té
‘ndérgjegjésohej’ pér té, si mund té pohoj dikush se Zoti pa déshirén e Tij mbetet injorant né lidhje me
té edhe pasigé njerézit a kané zbuluar, kané folur né lidhje me t& me mijéra heré dhe i kané kérkuar
njeri-tjetrit qé té veprojné né pérputhje me diktatet e tij?[29] Konkluzioni i kétij argumentimi e imponon
deistin gé té pohoj se Zoti éshté i keq, domethéné gé Zoti me mospérfilljen e Tij ndaj zgjedhjeve etike
ka lejuar njerézit gé té legjitimojné sjellje jo etike.

Si pérmbledhje, mohimi i mirésisé sé Zotit pérballet me tri zgjedhje té pakéndshme: Sé pari, ai mund té
pohoj se Zoti éshté ose i keq ose i ligé pa besuar né njé standard té pavarur té& moralit objektiv[30];
sidoqofté, ky pohim vjen me koston e mohimit té vlerave morale objektive. Sé dyti, deisti mund té pohoj
se Zoti éshté i keq, duke besuar njékohésisht né njé burim té pavarur té moralit objektiv; megjithaté,
deisti do té kapej nga véshtirésia pér té justifikuar até se pse njerézit duhet t'i nénshtrohen autoritetit té
kétij parimi moral. E treta, deisti mund té pohojé se Zoti éshté i ligé, duke besuar gjithashtu né njé
burim té pavarur té moralit objektiv; sidoqofté, deisti do t& pérballet me njé mospérputhje té

Page 18
Artikull - Erasmusi



genésishme té njé hyjnie té ligé dhe té njéjtat véshtirési t'i adresoj ndaj atyre deistéve gé pohojné se
Zoti éshté i keq.

Mundésia dhe réndésia e shpalljes hyjnore

“Eshté shumé e cuditshme hedhja poshté e shpalljes hyjnore nga shumé prej deistéve, ata késhtu jané
duke pohuar pamundésiné gé Zoti i plotfugishém té veproj lirshém né njé boté né té cilén bredhin
krijesat e dobéta (Lacordaire, cituar né McGrew, 2013, 283)". Duke e pranuar kété, Paine béné edhe
njé pretendim edhe me modest pérkundér kolegéve té tij duke pranuar “mundésiné e shpalljes,
pavarésisht mohimit total té saj.” (1892, 175-176).

Pér mé tepér, shumé prej deistéve tentojné té diskreditojné ¢do gjé gé éshté kumtuar pérmes shpalljes
hyjnore, duke e béré até té paarsyeshme nése nuk éshté e kuptueshme. Si pérgjigje, teistét tentojné té
nxjerrin né pah ¢éshtjet qé jané mbiracionale[31] dhe joracionale[32] (El Hamadani, 1965, véll. 15, 110,
Ibn Tejmije, 2005b, véll. 3, 210) Prandaj nése dikush beson né ekzistimin e engjéjve, kjo gjé nuk duhet
paré si jo racionale pérderisa ai tashmé beson né Zotin e plotfugishém i cili E&shté né gjendje gé t'i krijoi
ato.[33] Prandaj, deistét duhet gé té sjellin prova kur pretendojné se ajo doktriné kundérshton arsyen.
Duke pohuar se shpallja hyjnore éshté e mundshme, shfagjen e saj duhet ta konsiderojmé té
mundshme nése éshté e nevojshme. Nése pohojmé se Zoti éshté perfekt, i gjithéditur dhe i miré,
atéheré medoemos duhet té pranojmé shpalljen.[34] Mé poshté jané disa nga dobité gé pérfitojmé nga
shpallja hyjnore dhe té cilat vértetojné rendésiné e saj.

Shpallja hyjnore sgaron diktimet morale té Zotit

Deistét té cilét pohojné mirésiné hyjnore besojné se duke medituar rreth natyrés kemi mundési té
nxjerrim dhe té imitojmé karakterin moral té Zotit. PErve¢ mohimit té pérkujdesjes sé Zotit ndaj
krijesave, né lidhje me kété, ata i jané rrekur kérkimeve shkencore. Mbéshtetja e kétyre géndrimeve
njékohésisht éshté problematike, sepse biologét evolucionare thoné se, duke pasur parasysh
seleksionimin natyror, gjithcka gé vézhgojmé rreth nesh éshté aksidentale dhe e rastésishme dhe dora
e Zotit nuk duket gjékundi né produktet e natyrés. Pérkundrazi ne gjejmé forca té verbra fizike né lojé.”
(Shih Gould dhe Dawkinin ne Plantiga, 1997, 8-9)

Pér mé tepér, deistét nuk mund té adoptojné evolucionin teist, i cili na méson se Zoti drejtoi procesin e
evolucionit, pér shkak se ata nuk besojné se Zoti ndérhyn né ¢éshtjet e botes. Prandaj, si ka mundési
gé deistét t'i binden njé lidhjeje me diktimet morale té Zotit pérmes meditimit té natyrés, kur kjo ‘natyré’
genka ‘vepér artizanale’ e dikujt tjetér pérvec Zotit?

Deistét mund té pérgjigjen se kur Zoti krijoi botén, Ai e vuri né |évizje evolucionin pa ndérhyré né até
proces mé pas, mirépo pércaktoi se evolucioni do té shpalosej natyrshém né drejtimin dhe ményrén e
déshiruar. Kjo pérgjigje éshté problematike pér dy arsye: E para, géndrimi i deistit ndaj providencés sé
Zotit fillon e behét i pagarté. Nése Zoti ka pércaktuar dicka kaq té ndérlikuar sikurse procesin
evolucionar, i cili pérfshiné sjellje qé shfagen nga sepecie té ndryshme dhe té bollshme, atéheré me

Page 19
Artikull - Erasmusi



cfaré logjike mohojné mos pérfshirjen e Zotit né botén toné? Parapérgatitja e Zotit pér botén né njé akt
té vetém pa ndérhyrjen e Tij mé voné i bie sikur Zoti té mos jeté operativ mé né kété boté, sepse
evolucionin teologjik kérkon qé Zoti ta drejtojé dhe aktualizojé até vazhdimisht dhe kjo pérbén
prezencén funksionale té vullnetit t& Tij. S& dyti, ideja e ligjeve natyrore béhet sipérfagésore nése ajo
né fakt éshté paracaktuar né ményré mbinatyrale gé té veprojé né njé ményré té sakté dhe té
paracaktuar hyjnisht.

Shpallja hyjnore nga ana tjetér nuk pérballet me probleme té tilla. Zoti mund té zgjedh gé t'i pércjell
diktimet e Tij morale pérmes profetéve dhe shkrimeve té shenjta.

Edhe nése ata qé besojné né shpalljet e Zotit dallojné né lidhje me interpretimin e disa prej urdhrave té
Zotit, prap ato do té jené brenda kufijve té paracaktuar. Profetét gé Zoti i dérgon shérbejné si modele
praktiké pér t'i imituar (Al-Ghaz?l?, 2003, 141-142).) Morali dhe jurisprudenca nuk do té jené té
ndjeshme ndaj tekave dhe déshirave personale té dikujt, megjithaté do té jené subjektive, dhe gjykimet
e arsyetimet e njerézve jané me té meta. Teistét thoné se arsyeja jone e pa mbéshtetur mund té na
ndihmojé vetém né njohjen e moraleve universale (p.sh. se drejtésia éshté e virtytshme, démtimi i té
tieréve éshté gjé e kege etj.). Mirépo jo duke i besuar né ményré absolute shumé prej hollésive morale
(p.sh. statusi moral i eutanazisé, abortit etj) (Al-Ghaz?1?, 1975, 58; Al-Jawz?yyah, 2011, vol. 2, 1153-
1154). Késhtu, nése Zoti éshté i miré, sikurse shumé deisté pohojné&, éshté mé shumé e mundshme té
na pércjell ligjin e Tij moral pérmes shpalljes. Kjo shpallje do té nxirrte rregulla morale té cilat nuk do té
mund té nxirreshin pérmes arsyetimit dhe gjithashtu do té na rikonfirmonin ose do té na kujtonin
urdhrat moral te cilat do te mund te arsyetoheshin nga intelekti jone. (Al-?mid?, 2004, vol. 4, 50; Al-
Fihr?, 2010, 518).

Shpallja hyjnore na zbulon ¢éshtje ge jané te paarritshme pér arsyen toné

Teistet pohojné se shpallja hyjnore luan njé rol te réndésishém ne dhénien e pérgjigjeve te pyetjeve te
cilat mendja njerézore nuk arrin t'i adresoj me siguri, si¢ jané: Pér ¢faré qgéllimi na krijoi Zoti? A kérkon
Zoti prej nesh ge ta adhurojmé? Nése po, a pret Zoti nga ne ge lutjet dhe faljet tona t'i b&jmé né njé
ményreé te caktuar? A ka jete te pértejme? Nése po, a do te kété gjykim hyjnor? A ka parajse dhe ferr?
Nése po, a ka ndonjé plan shpétimi pér te cilin duhet te ndérgjegjésohemi?

Deistét ge besojné te doktrina e pavdekésisé dhe gjykimit hyjnore pohojné se kéto gjera mund te
nxirren nga arsyeja e pastér. Sidoqofté, nése éshté késhtu, pse deistet dallojné me njeri tjetrin ne kéto
doktrina? Ne fakt, pse shume prej njerézve inteligjent dhe te mirinformuar adoptojné disa forma te fesé
teiste ne krahasim me deizmin nése arsyeja jone do te ishte e mjaftueshme si njé udhézues pér
zbulimin e te vértetave fetare? (Wainwright, 2013, 56). Si ka mundési ge teologet dhe filozofet si
Thomas Aquinas (vd. 1274) té pohojné se arsyeja mund te na ¢oj ne pérfundimin se ekziston njé Zot
(Aquinas cited in Byrne, 1989, p. 2), ndérsa filozofet e tjeré si David Hume (vd. 1776) dhe John Hick
thoshin tjetér gjé? Pse shume filozof té cilét besojné né Zot nuk besojné né pavdekési (An-Nasaf?,
2011, pp. 682-683) né kundérshtim me shume prej deisteve? Pse Zoti na ka Iéné ne kété gjendje te
hutuar? A nuk i intereson Atij nése besojmé ne doktrina teologjike te sakta apo jo? Nése jo, pse shume
nga deistet humbasin kohe ne lidhje me doktrina ge Zotit nuk i interesojné?[35]

Page 20
Artikull - Erasmusi



John Loke (vd. 1704) besonte ne domosdoshmériné e shpalljes sepse, dembelizmi, korrupsioni, epshi,
pakujdesia dhe ankthi mund ta njollosin mendijen e njeriut (Byrne, 1989, 41-42). Nasafi (vd. 1114)
njerézit pérgjithésisht i kategorizon né tre grupe: 1) ata gé jané inteligjent dhe i kushtojné kohe
hulumtimeve; 2) ata qé jané té afté intelektualisht mirépo jané té zéné me c¢éshtjet e késaj bote dhe
késhtu nuk merren me ndonjé hulumtim (2011, p. 8); 3) dhe ata té cilét nuk jané intelektualisht té
pjekur gé té béjné kérkime apo hulumtime. Ai shpjegon se grupi i pare éshté i rralle dhe se pjesa me e
madhe e njerézve bien te grupi i dyte dhe i trete. Duke marre parasysh kété, ai argumenton se
shumicés se njerézve u nevojitet shpallja hyjnore, pasi ge ata nuk mund te mbéshteten ne arsyen e
tyre pér te arritur tek te vértetat fetare. Nasafi gjithashtu kémbéngule se edhe grupi i pare ka nevojé
pér shpallje pér shkak se nuk mund te jene te sigurte pér gjithcka pa shpallje. Ai gjithashtu thekson se
edhe grupi i pare vazhdimisht konsultohet me njeréz dhe ndryshojné me njeri tjetrin ne disa ¢éshtje
fetare; Prandaj, ata nuk mund t'i mbéshteten kolektivitetit pér te siguruar pérgjigje te sakta. (lbid., p.
679).

Shpallja hyjnore demonstron pérkujdesjen e Zotit ndaj krijesave

Ata gé besojné né Zotin si genie krejtésisht dashamirése natyrisht se déshirojné gé té krijojné njé afrim
te dashur me Té. Zoti ge ka njé lloj afrie me ta konsiderohet si njé shprehje reciproke e dashurisé
(Leftow, cituar né Wainwright, 2013, 62) Nése Zoti éshté dashamires pér njerézimin, sic besojné
shume deist, atéheré pritshmérité jané se Ai ka déshire ge tu flas krijesave te Tij dhe te tregoj
pérkujdesje pér ¢éshtjet e tyre. Edhe nése ndonjé deist argumenton se Zoti tashme ka vepruar
mjaftueshém me dashamirési mbi njerézimin duke u dhuruar atyre zotésiné e arsyes, mirépo kjo nuk e
zhbén faktin se Zoti do ge te komunikojé me njerézimin pérmes Profetéve dhe shpalljeve ne ményré
ge te shfage bujariné e madhe dhe méshirén e Tij (Nasafi, 2011, 683, Busnawi, 2007, 269).

Shpallja hyjnore sgaron natyrén e marrédhénies tone me Zotin

Cila &shté natyra e marrédhénies fémijé-nene apo student-mésues? Apo gytetaret e njé vendi me
presidentin e tyre apo monarkun e tyre? Pérgjigjet mund te dallojné, mirépo secili mund te pranojé se
njéra pale njeh palén tjetér si autoritet dhe urdhérues. Megjithaté, disa marrédhénie ndryshojné ne
ményré drastike ne krahasim me te tjerat. Ne disa kultura, marrédhénia e njé punonjési me
menaxherin e tij éshté me shume burokratike sesa ne vende tjera. Disa fémijé formojné lidhje shume
te ngushta me prindérit e tyre, ndérsa disa te tjeré jo. Ka president ge nga gytetaret e tyre
konsiderohen si “njeréz me kémbe ne toke”, te cilét mund t'i shohésh népér dygane ushgimore si
njerézit e tjeré te réndomte, ndérsa ne disa vende tjera, dikush edhe mund te mos e dine se jané
brenda njé rreze te ngushte banimi me presidentin e tyre. Pavarésisht késaj, ne ¢do situate dhe
kontekst, njerézit kane njé prirje ge te njohin natyrén e marrédhénies me njeri tjetrin. Ata e dine se
cfaré kérkohet prej tyre ne drejtim te sjellies me tjetrin dhe protokolleve ge duhet mbajtur. Po ¢faré ne
lidhje me natyrén e marrédhénies soné me Zotin? Ajo lidhje a éshté njé lidhje e ndonjé robi me Zotin,
njé fémije apo njé miku? Apo ndoshta njé kombinim i te gjithave? Pérpjekja ge te japim pérgjigje vec
pérmes arsyes nuk do te na ¢conte mé larg se hamendésimi; megjithaté, shpallja hyjnore do te ishte e

Page 21
Artikull - Erasmusi



dobishme pér te na sqaruar natyrén e késaj marrédhénie.

Shpallja hyjnore lartéson dhe nderon statusin e genieve njerézore

Té genit kalores i mbretit apo te jesh i ftuar ge te darkosh me njé kryetar shteti éshté njé nder dhe
krenari. Ai lloj nderi te bene te ndjehesh mire sepse je vlerésuar nga ata ge kané status té larté né
shogéri. Nése késhtu éshté puna me njerézit, atéheré si do te ishte qe Zoti i plotfugishém te zgjedhé té
komunikoj me njerézimin ge jané te varfér dhe nevojtare pér Zotin. Sigurisht, kjo do te bénte ge njerézit
te njihnin vlerén ge u dha Zoti atyre, ne krahasim me deizmin ku Zoti sipas tyre duket ge nuk éshté i
vetédijshém pér punét e robérve te Tij.

Shpallja hyjnore vérteton llogaridhénien morale te mékataréve

Né ditén e gjykimit ata ge kane kryer pune jo etike mund te arsyetojné veten duke théné se nuk i kané
njohur vlerat morale, vlerat te cilat gené té detyruar ti ndignin pér shkak sepse nuk kané ditur rreth
shpalljes. Ata mund edhe te pretendojné se kishin menduar se Zoti ishte i ligé dhe se nuk ishte
interesuar se njerézit a po silleshin ne ményré etike ose jo, apo se nuk kishin besuar né moralin
objektiv. Ndoshta, edhe mund te argumentojné se nuk ishin né dijeni se duhet adhuruar edhe Zotin.
Bile ndoshta pérpigen ge te arsyetonin sjelljet e tyre jo etike duke pohuar se kurré nuk morén ndonjé
udhézim moral ge te dallojné te drejtén nga e gabuara. Nga ana tjetér, shpallja hyjnore kéto shfajésime
i zhvleftéson ne ményré ge drejtésia te shérbehej. (Al-Lag?n?, 2009, vol. 1, pp. 670-672)[36]

Teistet kané ofruar arsye té tjera se pse éshté e réndésishme shpallja: Ajo ha méson se si ti shprehim
mirénjohje Zotit pér te mirat ge na dhuroi (An-Nasaf?, 2011, pp. 676-678); shpallja na informon pér
géllimin e jetés, kjo na jep njé drejtim ne ndjekjen e lumturisé (Al-Ghaz?l?, 2003, p. 141); ajo sqaron
pse Zoti lejon te ndodhe e kegja ne bote (Wainwright, 2013, p. 58); dhe na udhézon se si ti ushqejmé
shpirtrat tané.

Si pérfundim, kam dashur te tregoj rendésin e shpalljes hyjnore ge te demaskoj minimin gé i béné

deizmi shpalljes dhe asaj qé pérfitojmé prej saj. (Al-Keil?n? & Tit?n, 1999, p. 720; Kam?l b. Ab? Shar?f
cited in Al-Keil?n?, 1999, pp. 713-714).

Pérktheu: Aziz Mahmuiti

Referenca

[1] Disa deisté do té kundérshtonin se deizmi éshté né fakt feja “mé e lashté” né boté (krahaso
Voltaire, 1972, 386). Deizmi pretendohet té jeté aq i lashté sa qé edhe njeriu i paré gé ekziston thuhet
se éshté “krijuar si njé deist” (Paine, 1892, 68). Edhe pse koncepti deist i Zotit mund té ngjajé mé

Page 22
Artikull - Erasmusi



shumé me disa nocione té Zotit té adoptuara nga njeréz si Platoni dhe Aristoteli sesa teizmi (Davis,
1983, f. 148), dhe pavarésisht pérgénjeshtrimeve té studiuesve islamiké mesjetaré pér argumentet e
pérdorura zakonisht nga deistét (Zouggar , 2012), njé zhvillim aktual sistematik i deizmit duket se éshté
shfaqur mé voné né Angliné e fundit té shekullit t& shtatémbédhjeté.

[2] Westphal e pérshkruan deizmin si “feja e Rilindjes Evropiane” (2010,134).
[3] Mossner pohon se deistét historiké kané ekzistuar kryesisht né shekullin e 18-19.

[4] Thomas Paine (v. 1809) i akuzon feté e shpallura pér disa nga tragjedité mé té kéqgija né boté:
Ligésia mé e neveritshme, mizorité mé té tmerrshme dhe mjerimet mé té médha gé kané goditur racén
njerézore e kané pasur origjinén e tyre né kété gjé té quajtur revelaté ose fe té zbuluara. Ky ka gené
besimi mé i pandershém kundér karakterit té Hyjnisé, mé shkatérrues pér moralin dhe pagen dhe
lumturiné e njeriut, qé éshté pérhapur ndonjéheré gé kur filloi té ekzistonte njeriu (1892, 176).

[5] Cuditérisht, disa nga deistét e hershém né Angli, pavarésisht se e identifikonin veten si deisté, ishin
té prirur té pranonin krishterimin si njé zbulesé unike hyjnore nga Zoti dhe besonin né ndérhyrjet e
mrekullueshme hyjnore né boté; shih Lucci & Wigelsworth (2015, 168) dhe Pailin & Manuel (2015,
para. 8).

[6] Ata besonin se kérkimi i lumturisé personale duhet té kufizohet nga pérafrimi i saj me lumturiné e
pérgjithshme té té tjeréve.

[7] Nuk duket se Volteri ka mbajtur gjithmoné kété géndrim. Né disa nga veprat e tij t¢ méparshme, ai
pohon né ményré eksplicite mirésiné e Peréndisé; pér shembull, shih Voltaire (1972, 386).

[8] Richard Swinburne jep analogjiné e njé fémije qé éshté i detyruar té respektojé prindérit e tij pér té
theksuar pikén gé geniet njerézore i detyrohen Peréndisé ta adhurojné até (1993, f. 212-213). Nga ana
tjetér, disa argumentojné se edhe nése Zoti ekziston, nuk ka arsye racionale pér ta konsideruar até té
denjé pér adhurim; shih Bayne & Nagasawa (2006 & 2007). Immanuel Kant (v. 1804) e hedh poshté
nocionin e lutjes krejtésisht sepse “Zoti nuk mund té pérftoj asgjé nga ne” (Kant cituar né Westphal,
2010, f. 135)..

[9] Megijithaté, disa deisté si filozofi gjerman Gottfried Wilhelm Leibniz (v. 1716) nuk u pajtuan se
ndéshkimi komprometonte mirésiné e Peréndisé (krh. Pailin & Manuel, 2015, para. 13).

[10] Pér shembull, mund té hamendésohet se njé deist gé mohon providencén e Zotit mohon
gjithashtu gjykimin hyjnor.

[11] Filozofi anglez dhe anglikan Samuel Clarke (v. 1729) dalloi midis katér kategorive deistésh: 1) ata
gé pohojné ekzistencén e Zotit si té pérhershém, té pafund, té pavarur dhe inteligjent, sidoqofté ky Zot
nuk merret me punét e botés; 2 ata gé pohojné providencén e Zotit, por e shohin até si njé genie
amorale gé nuk shgetésohet pér shkak t& moralit té njeriut; 3) ata gé pohojné providencén dhe
karakterin moral té Zotit, por mohojné pavdekésiné njerézore; dhe 4) ata gé pohojné providencén e
tyre, karakterin moral dhe njé jeté té pértejme, ku veprat e njerézve do té gjykohen, por e mohojné
zbulesén hyjnore (Yenter, 2018, para. 55). Studuesit kané véné né pah dallimet midis rrymave té
ndryshme brenda deizmit, qofté kur kemi t& b&jmé me deizém radikal “jo i krishteré” i shekullit t& 15-té
kundrejt deizmit mé “té buté” anglez té shekullit té tetémbédhjeté, ose deizmi anglez kundrejt atij mé

Page 23
Artikull - Erasmusi



“radikal” francez, ose “deizma té tjera evropiane” etj. (Wigelsworth, 2009, 12; Herrick, 2014, 1 & 21).

[12] Westphal identifikon tre motive iluministe gé nxitén deizmin: 1) autonomia e arsyes njerézore; 2)
shgetésimi pér tolerancén fetare; dhe 3) antiklerikalizmi (2010, 134). Shumica dérrmuese e deistéve
pak a shumé bien dakord né refuzimin e ¢cdo aspekti té fesé€, gofshin ato doktrina apo rituale, ata
besojné se jané té pakuptueshme pér intelektin njerézor. Gjithashtu, sa mé e ‘organizuar’ té shfaget
njé fe né kuptimin e té pasurit té njé institucioni klerik, figurave fetare té nderuara dhe grupeve té
ritualeve té shuguruara né ményré hyjnore, ag mé antagonisté priren té jené deistét ndaj saj.

[13] Me termin “dobi té panjohura”, Ibn el-Veziri nénkupton até gé éshté e panjohur pér njerézimin,
sepse falé dijes sé kufizuar ne nuk dimé gjithnjé ¢faré éshté e miré pér vetet tona.

[14] Ibn Tejmije vé né dukje se shumica e “myslimanéve dhe jomuslimanéve” njésoj besojné se urtésia
e Zotit nénkupton se diktatet dhe urdhrat e tij jané té géllimshme (1989, 921; 2000, 199).

[15] Nuk éshté géllimi im kétu t'i drejtohem argumentit té& skicimit hyjnor pér té provuar ekzistencén e
Zotit, por vetém pér té demonstruar urtésiné e Zotit ndaj mohuesve té mundshém té kétij atributi gé
tashmé besojné se Zoti ekziston..

[16] Shih gjithashtu edhe Wainwright (1999, 61) dhe Hick (2017, 25)
[17] Doktrina teiste e pranuar gjerésisht se nuk ka genie mé té madhe té imagjinueshme se Zoti..

[18] Samuel Clarke (v. 1729) argumenton bindshém se nése dikush pohon gjithédijshmériné dhe
gjithéfuqginé pér Zotin, atéheré si parazgjedhje duhet té vértetohet edhe urtésia e tij si njé atribut i
gjithémbarshém (1998, 79-80). Késhtu, minimi i madhésisé sé urtésisé sé Peréndisé do té kérkonte gé
ne té bé&jmeé vazhdimisht té njéjtén gjé té paktén pér fuginé ose njohuriné e Tij gjithashtu..

[19] Deistét i referoheshin Zotit si “Arkitekti i Madh” (Gould, 2005, 463) dhe ishin po aq té pasionuar sa
teistét né kundérshtimin e ateizmit. Megjithése deistét simpatizuan neverité ateiste ndaj disa doktrinave
teologjike (Gorham, 2010, 126), ata nuk e justifikuan plotésisht mosbesimin né ekzistencén e Zotit
(Gorham, 2013, 137). Kjo éshté ironike duke gené se kundérshtarét teologjiké té mendimtaréve
iluministé zakonisht e pérdornin termin deist si njé fyerje pér té nénkuptuar se i akuzuari ishte fajtor ose
pér herezi ose pér veté ateizém (Gould, 2005, 463).

[20] Geivett véren se skicimi i universit sugjeron se Zoti ka “njé maseé té jashtézakonshme interesi dhe
shgetésimi pér mirégenien e njerézve” (2005, 323).

[21] Kjo pérgjigje mund té kritikohet edhe mbi baza morale, si¢ do ta demonstroj mé voné.

[22] Njé shembull i njé hipoteze té tillé denigruese ndaj Zotit mund té gjendet né Dialogun e Hume-it né
lidhje me fené natyrore, ku personazhi Philo i thoté Kleanthes se bota mund té keté gené nénprodukt i
“njé hyjnie foshnjore, i cili mé pas e braktisi até, duke u turp&ruar pér performancén e tij té calé”.
(Hume, 2007, f. 45).

[23] Eshté térhegése té ndérlidhet miratimi i Teorisé sé Urdhéresés Hyjnore (njohur né anglisht si
Divine Command Theory, ose shkurt DCT) me pérkrahjen e fesé sé shpallur; megjithaté, kjo nuk éshté
e nevojshme. DCT éshté kryesisht njé teori metaetike e cila méson se morali objektiv éshté i bazuar né
urdhrat e Zotit dhe jo njé metodé e epistemologjisé morale. Né thelb, DCT éshté neutrale kur béhet

Page 24
Artikull - Erasmusi



flalé pér té shpjeguar se si i njohim urdhérimet e Zotit. Késhtu, opsioni teologjik mbetet i hapur pér
deistin gé té pérqgafojé DCT-né duke besuar se morali bazohet né urdhrat e Zotit, por gjithashtu duke
pohuar se ne mésojmé né ményré epistemike pér diktatet morale té Zotit népérmjet pérdorimit té rrepté
té arsyes sé pavarur nga zbulesa hyjnore. Megjithaté, si¢ do té tregoj, géndrimi deist ndaj providencés
sé Zotit rezulton problematik pér deistét gé pohojné mirésiné e Zotit.

[24] Mé voné do té demonstroj réndésiné e revelatés hyjnore dhe problemet gé lidhen me pretendimin
deist se bazuar vetém né arsye, ne mund té arrijmé té njohim me siguri ligjet morale té Zotit.

[25] Pavarésisht nga véshtirésité e sipérpérmendura gé gjendeshin né gendrimin e tyre.

[26] Ky artikull nuk do té shqgyrtojé nése pérpjekije té tilla nga ateistét kané gené ose mund té jené té
suksesshme..

[27] Eshté e véshtiré té pércaktohet nése njé Zot i keq do té ishte i interesuar té bénte urdhra té liga
morale ose té shpérblente njerézit pér kryerjen e sé keges; megjithaté, mundésia nuk mund té
pérjashtohet me siguri pér diké gé beson me té vérteté se Zoti &shté i keq.

[28] Edhe nése ky burim i pavarur i moralit objektiv ekziston, kjo nuk kérkon gé ne jemi té detyruar t'i
nénshtrohemi atij, vecanérisht nése ai nuk do té na mbajé moralisht pérgjegjés pér ¢do gabim gé
bémé. Késhtu, deisti gé beson se Zoti éshté i keq nuk do té ndihej i detyruar té pranonte autoritetin e
kétij themeli té pavarur moral.

[29] E njéjta pérgjigje vlen edhe pér até gé argumenton se njé Zot amoral éshté injorant pér veté
nocionin e moralit. Njé Zot i gjithédijshém ose jashtézakonisht i ditur duhet té paktén té jeté né gjendje
té ‘mésojé’ dhe ‘té kuptojé’ konceptin e moralit pasi té dégjojé njerézit té flasin gjaté pér té..

[30] Jam shumé i bindur té besoj se kjo éshté e pamundur; megjithaté, pér hir té argumentit, kam
shqgyrtuar mundésiné e tij.

[31] Ato nocione gé jané pértej té kuptuarit toné njerézor, té tilla si besimi né krijesat e mbinatyrshme,
njé jeté e pértejme, etj. Duke gené dicka mbiracionale nénkupton gé ajo éshté e kuptueshme né até gé
ideja e saj e pérgjithshme mund té kuptohet dhe rroket, megjithése mund t& mos jeté e kuptueshme
pér shkak té paaftésisé soné pér ta perceptuar até né masén e saj té ploté.

[32] Ato ¢éshtje gé jané né thelb jokoherente dhe kundérshtojné arsyen toné, si koncepti i njé beqari té
martuar, njé trekéndésh me katér ané, etj..

[33] Pér mé tepér, nése arsyeja e dikujt e bén até té arrijé né pérfundimin se njé fe éshté e vérteté,
atéheré ai éshté i garantuar té besojé né pretendimet mbiracionale té asaj feje né mungesé té ndonjé
prove gé i hedh poshté ato pretendime..

[34] Ky argument zbatohet né ményré specifike pér shumicén dérrmuese té deistéve té cilét ose
pohojné njé ose té dyja atributet e méposhtme pér Zotin: mencuriné dhe mirésiné.

Page 25
Artikull - Erasmusi



[35] Si¢ e kam shpjeguar mé herét, nuk po nénkuptoj se mosmarréveshjet nuk duhet té lindin nése
pérdorim njé mjet specifik epistemik. Pérkundrazi, shgetésimi éshté se né mungesé té revelatés,
mosmarréveshjet mbi doktrinat jané shumé mé té hapura pa njé piké referimi objektive mbi té cilén
dikush bazon argumentet.

[36] Kjo do té zbatohej pér ata gé pranuan besueshmériné e asaj revelate hyjnore, por me vetédije u
rebeluan kundér dekreteve té saj. Do té zbatohej gjithashtu pér ata gé me faj e refuzuan autoritetin e
asaj revelate hyjnore. Pér sa u pérket atyre gé né ményreé té pafajshme refuzojné shpalljen hyjnore té
dérguar nga Zoti, uné e diskutoj kété ¢éshtje nga njé kéndvéshtrim teologjik islam né pjesén e fundit gé
trajton argumentin e bazuar né fshehtésiné hyjnore.

Date Created
01/10/2022
Author
erasmusi

Page 26
Artikull - Erasmusi



