Nata e kadrit si kohé sakrale

Description

Arnold Yasin Mol[1]

Burimi: Arnold Yasin Mol, Laylat al-Qadr as Sacred Time: Sacred Cosmology in Sunn? Kal?m and
Tafs?r, in Islamic Studies Today: Essays in Honor of Andrew Rippin, ed. Majid Daneshgar and Walid
Saleh (Leiden: Brill, 2017), 74-97

Né kété analizé do té tregojmé se si tradita islame sendérton njé kozmologji sakrale atje ku jané té
pérkufizuara njé hapésiré sakrale dhe njé kohé sakrale (kétu do té pérdorim termin sakral/e pér saktési
akademike dhe kuptimore, ndonjéheré edhe né rastet kur shqipja lyp pérdorimin e termit “i/e shenjté”,
sh.p.). Né Islamin sunit ekzistojné vetém njé numeér i vogél hapésirash té shenjta, ku shumica i
pérkasin botés sé padukshme (alem el-gajb) dhe nuk jané t& gasshme nga njeriu i thjeshté. Por kur ka
njé transferim ndérmjet botés sé dukshme dhe asaj té padukshme atéheré krijohet njé kohé gé éshté e
aksesueshme pér té gjithé krijimin. Shembulli mé i garté i krijimit t& kohés sakrale éshté Nata e Kadrit,
e cila shihet si e tillé pér shkak té zbritjes sé Kuranit dhe kaderit (fatit, destinit). Por duke gené se
Kurani nuk e thoté shkoqur se kur éshté kjo naté, jané ndértuar interpretime intertekstuale gé kané
lejuar formimin e njé gjykimi mbizotérues se ajo naté éshté gjaté muajit t¢ Ramazanit. Pasiguria se kur
éshté kjo naté u trupézua né kohén sakrale té Natés sé Kadrit, ku ta kérkoje kété naté u bé po aq e
réndésishme sa edhe lutja dhe falja e namazit né té. Né analizén toné, do té tregojmé se pér traditén e
ekzegjezés islame té Kuranit, apo té komentimit, kjo nuk éshté thjesht njé ¢céshtje e historicitetit
(rasteve té shpalljes) dhe e kuptimit tekstual (¢cfaré dhe kujt i drejtohet), por piké sé pari pasqyron njé
kozmologji té shenjté ku Kurani transferohet nga Krijuesi te krijimi, dhe mé pas nga bota e padukshme
né botén e dukshme. Analiza joné do té diskutojé pozicionin e Kelamit sunit mbi idené e shpalljes,
paracaktimit, dhe kozmologjisé sakrale; do té trajtojmé diskutimet e shkencave kuranore (‘ulum el-
Kur’an) mbi até se kur dhe ku ka ekzistuar Kurani brenda késaj kozmologjie. Né pjesén e dyté té

Page 1
Artikull - Erasmusi



shkrimit do té paragesim njé pérkthim dhe njé analizé té ekzegjezés sé Ebu Mansur el-Maturidiut (vd.
944 e.s.) té Sures Kadr (sureja 97). (Kjo pjesé e dyté do té botohet né artikullin gé do té vijoj, shén i
pérk.)

1. Hyrje

1.1 Shpallja brenda kozmologjisé metafizike dhe fizike

Né literaturén fetare dhe akademike shpallja e Kuranit shihet kryesisht nga piképamja e historicitetit:
kur dhe pérse njé tekst i caktuar éshté shpallur né histori. Né kété ményré, teksti i shpallur shihet si njé
tekst fizik brenda kohés dhe brenda botés fizike. Pér shkak té ekzistencés fizike té Kuranit brenda
krijimit si edhe emértimit té tij si fjalé e Zotit (Kelam Allah K. 2:75, 9:6, 48:15), né Islamin e hershém
lindén diskutime mbi ontologjiné e krijuar apo té pakrijuar té Kuranit. Si ka mundési gé atributi hyjnor i
ligjérimit ose fjalés (kelam) gé ekziston jashté krijimit dhe kohés té jeté i pranishém brenda njé
instrumenti fizik dhe té lidhur me kohén si¢ éshté gjuha? Kjo ka paralele té shumta me diskutimet e
krishtera mbi até se si fjala e Peréndisé (Logosi, Gjoni 1:1) mund té manifestohet brenda Jezuit.[2]
Kurani gjithashtu tregon se Merjemja/Maria mori fjalén e Zotit (bi-kelimetin minhu, K. 3:45, 4:171), duke
ofruar késodore, né vartési té asaj se cili interpretim ekzegjetik ndiget, njé Logos-Kristologji islame.

Disa dijetaré myslimané e kané kuptuar fjalén e Zotit né kété ajet sikur ajo i referohet Isait/Jezusit,
duke formuluar késodore njé Kristologji islame, por pjesa mé e madhe e dijetaréve e kané lidhur kété
fjalé me fjalén krijimore (Béhu!, kun) né ajetin pasues, “Ai thoté: “Béhu dhe ajo béhet™ (jekul lehu kun
fejekun, Kuran 3:47). [3] Si rrjedhojé, pér dijetarét myslimané u bé e réndésishme gé ata té bénin njé
dallim ndérmijet atributit hyjnor té ligjérimit (fjalés) dhe manifestimit té tij né krijim.

Page 2
Artikull - Erasmusi



Teologé té hershém, si Mutezilitét, e shihnin atributin hyjnor té ligjérimit ose fjalés (kelam apo kaul) se i
pérket atributeve aktive (sifat el-ef'al) duke gené se pér ata ligjérimi éshté i lidhur me njé audiencé.[4]
Pér Mutezilitét, dhe Esharité kéto jané atribute aktive, jo-thelbésore, té lidhura me aktin krijues, (sifat el-
ef’al), gé pércaktojné aktivitetet hyjnore gé jané thelbésore pér ekzistencén e krijimit. Ato jané jo
thelbésore pér Zotin dhe si rrjedhojé jo té pakoha — té pérjetshme (kadim). Esharité i cilésojné ato si
“nuk zhduken (la jezel)”. Ebu Mansur Maturidiu (vd. 944 e.s.) dhe shkolla e tij i shohin atributet aktive
dhe esenciale se jané té dyja kadim (té€ pérhershme). [5] Teologé té mévonshém nga shkolla esharite
dhe ajo maturidite e shihnin ligjérimin hyjnor se i pérkiste atributeve té esencés (sifat el-dhat)[6] pasi
Zoti mund té keté njé ligjérim té brendshém (kelam el-nefsije) gé nuk éshté i varur nga njé publik i
jashtém jo-hyjnor. Por té trija shkollat binin dakord mbi diferencimin hermeneutik ndérmjet atributeve
hyjnore dhe manifestimit té tyre faktik né krijim. Zoti dhe bota jané té pakrahasueshém dhe nuk
shkrihen kurré tek njéri tjetri. Kur ligjérimi hyjnor konsiderohet se i pérket atributeve esenciale, atéheré
ai nuk ekziston népérmjet gérmave apo tingujve (lejse min xhins el-huruf ue el-asuat), ndérkohé qé
Kurani shprehet né gérma dhe tinguj gé jané té krijuar (makhluk).[7] Kurani éshté njé shprehje (‘ubbir)
apo manifestim (hidaje) i ligjérimit hyjnor, por Ky i fundit nuk &shté i mishéruar né tekstin fizik (ghajri hal
fina).[8] Ai éshté i prodhuar (mahduth)[9] apo i pércuar (ikhbar) né gérma dhe tinguj gé e béjné até té
dallueshém brenda krijimit.[10]

Shpallja nuk e manifestoi veten fillimisht né gjuhén e Profetit Muhamed, por, sipas tradités myslimane,
ka kaluar népér njé proces té téré pérpara manifestimit té saj oral. Kurani éshté i shkruar mbi Pllakén e
ruajtur (el-Leuh el-Mahfudh)[11], mbi té cilén i gjithé krijimi, ontologjia (vuxhud), kapacitet (imkanijje)
dhe aktet (efe’ale) jané té regjistruara, gé do té thoté se aty gjendet pérshkrimi i ploté i ¢cdo paracaktimi
(kadr) real dhe té mundshém té gjithckaje qé do té krijohet ose mund té ishte krijuar. Hanefité-
Maturidité theksojné se ky pércaktim éshté i regjistruar si njé pérshkrim dhe jo si njé dekret (bi-lI-Uasf
ue la bi-I-Hukm), ai shpreh dijen e pérjetshme té Zotit pér até gé éshté dhe gé do té jeté, dhe nuk
éshté njé urdhérim pér fatin e gjithckaje (para-caktim), gé do té eliminonte vullnetin e liré nga krijimi.
Besimet dhe aktet e zgjedhura me liri nga njerézit pérshkruhen, por nuk pércaktohen, nga Zoti.[12]

Teologét myslimané kané pasur mendime té ndryshme né lidhje me el-Leuh el-Mahfudh, dhe
pérkatésisht nése ai ka gené njéri nga krijimet e para, apo ka gené krijuar sé bashku me krijimet gé ai
pérshkruan (qgiejt, toka, éngjéjt, geniet, etj...). Njé hadith pejgamberik thoté se “lapsi” (el-kalem) ishte
krijimi i paré, dhe se Pllaka ishte krijimi i dyté. Njé tjetér transmetim thoté se Pllaka ishte krijimi i paré.
Pllaka kuptohet nga disa si njé metaforé (jushebbehu) pér Fronin (el-‘arsh) gé né vetvete kuptohet
gjithashtu si njé metaforé (mexhaze) pér dijen (‘ilm) apo pushtetin (sultan/mulk) e Zotit. Té tjeré e
shohin até si njé objekt fizik (xhism) gé pérmban shkrim real, por kané gjykime té ndryshme lidhur me
substancat nga e cila ajo éshté béré (hadithet mé popullore thoné se ajo éshté béré nga perla (durra).
Ka gjithashtu edhe pretendime se ka katér Pllaka: leuh el-kada’ (pllaka e dekretit), leuh el-Kadr (pllaka
e pércaktimit), leuh el-nefs (pllaka e frymés), dhe leuh el-hejjula (pllaka e 1éndés parake). Kéto
pérkojné me intelektet dhe format mé té larta né filozofiné islame. [13] Eshté el-Leuh el-Mahfudh-i nga i
cili fjala e Zotit si njé atribut hyjnor transferohet né njé shpallje gé éshté e pranishme brenda krijimit,[14]
dhe rrijedhimisht merr njé pozicion fizik brenda kozmologjisé islame gé éshté e pérkufizuar si njé
hapésiré sakrale nga tradita islame. Kozmologjia islame u trashégua nga kozmologjia greko-indiano-
perse, sé cilés tradita islame i ka shtuar hapésira sakrale (shiko figurén 1 mé poshté).

Tradita islame ka sendértuar versione té shuméfishta té si, ku dhe kur Kurani iu shpall Muhamedit.
Xhelaludin Sujuti (vd. 1505 e.s.) pérshkruan né enciklopediné e tij té dijeve kuranore, el-ltkan fi ‘ulum
el-Kur'an

Page 3
Artikull - Erasmusi



, tradita té shuméfishta té asaj se si Kurani &shté tranferuar nga el-Leuh el-Mahfudh drejt Muhamedit
(né rendin e versionit mé té pranuar deri te ai mé pak i pranuari)

1) Natén e Kadrit Zoti e zbriti Kuranin né térésiné e tij né giellin mé té ulét, até té dynjasé, (el-sema’ el-
dunja), mbas sé cilés gjé Ai e shpalli até pjesé pjesé né njé periudhé prej njézet, njézet e tre, apo
njézet e pesé vjetésh. Diferencat jané pér shkak té dallimeve [né mendim] mbi até se sa gjaté géndroi
[Pejgamberi] né Meké mbas fillimit té thirrjes sé tij.

2) Kurani zbriti né térésiné e tij né Natén e Kadrit, dhe ishte ndérmjet sferave té yjeve. Mé pas, Zoti ia
shpalli até té dérguarit té Tij pjesé pjesé.

3) Né njé naté, Natén e Kadrit, Kurani zbriti drejt giellit mé té ulét, mbas sé cilés gjé ai u shpall pérgjaté
njé periudhe prej njézet vjetésh.

4) Kurani u nda nga Dhikri dhe u vendos brenda Shtépisé sé Lavdisé (Bejt el-‘izze) né qgiellin mé té
ulét, mbas sé cilés gjé Xhibrili ia shpalli até Pejgamberit. Dhikri (el-Dhikr) literalisht, pérkujtimi/qortimi,
njé term i zakonshém i pérdorur né Kuran pér veté Kuranin si shpallje (pér shembull, 3:58, 6:69/90,
7:2/63, 15:6), dhe pér shpalljet gqé iu jané shpallur té gjitha té dérguarve té méparshém ((16:43-44,
21:48/105), dhe né raport me Pllakén kuptohet se éshté térésia e shpalljes si e shkruar mbi

el-Leuh el-Mahfudh. Bejt el-‘izze, njé term jo-kuranor, qé nga shumé komentatoré lidhet me shtépiné e
frekuentuar (Bejt el-Ma’mur) t& pérmendur né Kuran 52:4. Sipas tradités islame, kjo gjenden né giellin
mé té ulét dhe éshté e ngjashme me Qabené, ku éngjéjt kryejné ritualet e tyre t& Haxhit. Té tjeré e
shohin Bejt el-‘izze si vendi ku shpallja kopjohet nga shkruesit fisniké (el-Seferet el-Kerim el-Kitabejn),
té pérmendur né Kuran 80:15-16. Bejdaviu e vendos Bejt el-Ma’'murin né sferén e katért giellore né
gofté se ajo kuptohet si Qabeja éngjéllore, ose éshté Qabeja tokésore, ose éshté zemra e
besimtaréve, dhe ai nuk pérmend ndonjé lidhje me Bejt el-‘izze. Mauerdi thoté se ajo éshté Qabeja
giellore, por gjithashtu se ajo éshté mbi shtaté giejt. Té tjera opinione gé ai citon thoné se ajo éshté
Qabeja fillestare sikurse éshté ndértuar nga profeti Adem, apo Qabeja aktuale. Sujuti thoté se ajo
mund té jeté edhe né giellin e treté, té gjashtin, ose té shtaté. [15]

5) lu dha Xhibrilit i cili e vendosi até brenda Bejt el-‘izze, mbas sé cilés gjé ai e zbriti até [né toké] pjesé
pjesé.[16]

Né versionet té ndryshme ka njé pajtueshméri mbi até se kur u zbrit Kurani né giellin mé té poshtém
dhe prej atje te Muhamedi: kjo kohé éshté muaji i Ramazanit. Kjo pérmendet edhe né Kuran,
“Ramazani éshté muaji né té cilin u zbrit Kurani” (K. 2:185), dhe kjo éshté arsyeja pérse ky muaj éshté
i specifikuar pér agjérim pér ¢cdo mysliman té rritur dhe té shéndetshém.[17] Sipas traditave té

Page 4
Artikull - Erasmusi



pérmendura meé sipér, bazuar né Kuran 97:1, ka gjithashtu edhe njé naté specifike brenda muajit té
Ramazanit né té cilin Kurani béhet gé té zbresé: Nata e Kadrit, nata e fugisé apo e pércaktimit. Sujuti
orvatet gé té harmonizojé traditat konfliktuale té zbritjes sé dyfishté me opinionin e shumicés gé thoté
se ai ka zbritur gjaté Ramazanit: Kurani u zbrit né giellin mé té ulét gjaté Ramazanit (tenzili i paré),
dhe gjithashtu iu shpall Muhamedit gjaté Ramazanit (tenzili i dyté). Ka madje edhe njé tradité qé
pretendon se té gjitha shpalljet e méhershme jané zbritur gjithashtu gjaté Ramazanit. Sujuti orvatet gé
té béjé té njéjtén gjé pér Natén e Kadrit, népérmjet sé cilés zbritja kozmike, si edhe zbritja tokésore,
shkrihen té dyja né njé kohé sakrale té veganté.[18] Me transferimin nga tenzili i paré né tenzilin e dyté,
Kurani u soll nga bota e padukshme (‘alem el-ghajb) né botén e dukshme (alem el-shehade).[19] Kjo
kozmologji e shpalljes (shiko figurén 2 mé poshté) ofron njé hapésiré sakrale gé nuk éshté e
aksesueshme pér njeriun e zakonshém pasi ajo i pérket botés sé padukshme, por ajo gjithashtu ofron
njé kohé sakrale gé ekziston, pasi koha mbivendoset me botén e dukshme dhe té padukshme dhe
mund té déshmohet nga té dyja ato.[20] Eshté pikérisht né kété kohé sakrale né té cilén njerézimi
mund té kryejé akte gé krijojné té tyret hapésira sakrale mbi toké.

Figura 1. Kozmologjia klasike greke dhe islame

Page 5
Artikull - Erasmusi



Té gjitha kozmologjité dominante klasike jané gjeocentrike. Modele heliocentrike jané propozuar nga
disa mendimtaré greké, indian&, dhe islamiké, por ato nuk u béné kurré dominante pér shkak té
kuptimit klasik té lévizjes dhe té kufizimeve té vézhgimit atronomik me sy té liré. Njé shembull i
propozimeve heliocentrike éshté nga Razi: “Universi né térési éshté i ndértuar me njémbédhjeté sfera,
pesé nga té cilat jané jashté sferés diellore, dhe kéto jané sferat e Marsit, Jupiterit, Saturnit, yjet e
fiksuar, dhe sfera e jashtme e madhe. Pesé té tjera jané brenda sferés diellore, dhe kéto jané Aférdita,
Mérkuri, héna, sferat e zjarrit, ajrit, ujit dhe tokés [pra, katér elementét]. Dhe teksa dielli éshté sulltani i
trupave qgielloré, a nuk i shkon mé pér shtat atij qé té jeté né gendér té universit?” [21]

Sfera Aristoteli Teologjia islame Filozofia islame
Héna,katér elementét,
1."Sfera e shtaté dhe me e Héna,katér elementét Bejt al-?izze/Bejt el- Heqa, mtelektl"l dh
ulét katér elementét, Xl
Ma?m?r
2. Sfera e gjashté qgiellore  Mérkuri, eteri Mérkuri M.erk..un’ eteri, intel
nénté
3. Sfera e pesté giellore
Aférdita, eteri Aférdita Aférdita, eteri, intel
4. Sfera e katért giellore
Dielli, eteri Dielli Dielli, eteri, inteleki
5. Sfera e treté giellore
. . : Marsi, eteri, intelek
Marsi, eteri Marsi : R
gjashté
6. Sfera e dyté qgiellore o o
Jupiteri, eteri Jupiteri JUplt.?n’ eteri, intel
pesté
7. Sfera e paré giellore . o
Saturni, etheri Saturni Saturni, eter, intel

katért

Page 6
Artikull - Erasmusi



8. Sfera e yjeve Zodiaku, yjet e fiksuar Zodiaku, Yjet e fiksuar

Sfera e jashtme gé léviz

9. Sfera mé e madhe Sfera e lévizésit gjithcka, giellin mé té larté,
jashtme parak/primitiv el-Leuh el-Mahfudh, el-
?Arsh

r"rf H“-

[ o |

"\H /

LN
P

Zodiaku, yjet e fiks
intelekti i treté

Sfera e jashtme ¢
gjithcka, gielli mé i
intelekti i dyté, pért
sfere éshté intelek
gé buron drejt e nc
dhe nuk mishéron

Page 7
Artikull - Erasmusi



Figura 2. Kozmologjia e shpalljes

2. Koha dhe hapésira sakrale né Islam

Islami pranon se ka disa hapésira sakrale té cilat jané cilésuar vende té shenjta pérpara ardhjes sé
Islamit, si¢ jané Jeruzalemi,[22] Meka[23], dhe varret e profetéve té njohur. Kurani gjithashtu i ka
pércaktuar manastiret, kishat, sinagogat, dhe xhamité si hapésira sakrale pér shkak se né to “emri i
Zotit pérmendet né ményreé té pérséritur’ (K. 22:40).[24] Muaji i Ramazanit €shté quajtur si i tillé né
kalendarét arabé pérpara ardhjes sé Islamit, dhe Kurani e integroi kalendarin e vjetér né fené e re. E
njéjta gjé éshté e vérteté pér muajt e shenjté té caktuar pér ritualet e Haxhit dhe armpushimet né até
muaj (Kuran 2:197, 9:2/36, dhe 5:2). Muajt e shenjté té ritualeve té Haxhit dhe t& Umres né traditén
sunite jané Shevali, Dhul Kadeh dhe Dhul Hixheh. Muajt e shenjté té Kuran 9:36 jané Dhul Kadeh,
Dhul Hixheh, Muharremi, dhe Rexhebi. [25] Kané ekzistuar disa kalendaré pérpara islamit, kalendaré
dielloré dhe hénoré, gé jané aplikuar nga fise té ndryshme arabe. Por emrat e pérmendur ishin tashmé
té njohur. Me ardhjen e Islamit u ndértua njé kalendar i vetém hénor.[26] Muaj gé ekzistonin prej
kohésh té cilét ishin pércaktuar si kohé sakrale pérpara Islamit u integruan né té, té tjeré muaj qé
ekzistonin mé paré té cilét nuk ishin té shenjté mé herét, u béné kohé sakrale me ardhjen e fesé sé re.

Sa i pérket Natés sé Kadrit, ky éshté njé emér gé i éshté dhéné nga Kurani njé casti specifik né kohé,
e panjohur kjo pérpara Islamit, dhe si rrjedhojé&, éshté krijim i kohés sakrale népérmijet shpalljes, dhe
éshté sakrale pér shkak se i referohet veté aktit té€ shpalljes.[27] Né konceptin e tij t& kohés sakrale
dhe hapésirés sakrale, Mircea Eliade e pozicionon sakralen, “transhendenten”, si té kundértén e
profanes, “sekulares”, duke e lidhur késhtu sakralen me kozmogoninég, krijimin e botés. Hapésirat
sakrale e lidhin krijuesin, kozmosin e krijuar, dhe botén e pérditshme njerézore népérmjet hapésirave
rituale gé pérfagésojné kété kozmogoni mbi toké.[28] Ne e shohim kété koncept né Islam me gielloren
Bejt el-Ma’'mur gé éshté njé kopje e Qabesé tokésore, e cila i bén bashké njerézit dhe éngjéjt né njé
hapésiré dhe akt té vetém ritual. Kohét sakrale tregojné pér momentin e krijimit, illud tempus, dhe
népérmjet té genit t& pranishém dhe té kryerit e njé seti té pércaktuar aktesh brenda asaj kornize,
atéheré béhet i pranishém veté momenti i krijimit.[29] Eshté ky aspekt i lidhjes sé& kohés dhe krijimit
népérmijet sé cilés ne rikthehemi pér tek atributi hyjnor i ligjérimit ose fjalés; né teologjiné biblike dhe
kuranore, krijimi dhe shpallja jané e njéjta gjé, té dyja vijné nga ligjérimi/fjala i Zotit.[30] Samer Akkach
thekson se né Islam sakralja nuk pasqyrohet né profanen. Bota nuk e korrupton sakralen.[31] Sipas

Page 8
Artikull - Erasmusi



njé hadithi profetik té njohur, e gjitha toka éshté béré xhami, duke e emértuar késhtu té gjithé tokén si
hapésiré sakrale dhe, si rrjedhojé, si té pastér dhe té pa-korruptuar. Kété e shohim edhe né thénien e
hanefive se bota dhe gjithcka né natyré éshté né thelbin e saj dobiprurése (nefa’a), e lejuar (mubah),
dhe e pastér (tahareh). [32]Sakralja islame ekziston pa njé profane t& domosdoshme. Né Islam, koha
dhe hapésira sakrale rralléheré emértohen népérmjet termave si mukaddes (e shenijté) apo muharrem
(tabu, e praprekshme), por népérmjet fada’il, gé do té thoté dicka me cilési sipérore, e vecanté apo e
virtytshme.[33] Kété term e ndeshim edhe né komentarét mbi Suren 97 gé diskuton se pérse Nata e
Kadrit éshté mé e miré se njé mijé muaj. Ritualet e Ramazanit, pér pjesén mé té madhe, jané
pércaktuar gjeré e gjaté né Kuran dhe né Sunetin pejgamberik, pa dallime t&€ médha né gjykime né
gjirin e shkollave sunite té mendimit.[34] Por pér kohén e sakté dhe pér aktet e pércaktuara té Natés
sé Kadrit ka shumé tekste burimore dhe gjykime gé bien ndesh me njéri tjetrin. A jané ato té lidhur me
vecimin dhjeté ditor né xhami né ditét e fundit t¢ Ramazanit (i'tikaf, K. 2:187), apo éshté ajo njé kohé
sakrale e vecanté? Dhe si mund té marré pjesé njé besimtar né kété kohé sakrale kur nuk ka asnjé
siguri lidhur me kohén e saj té sakté?

(Vijon)

Pérktheu: Arjol Guni

[1] I jam mirénjohés supervizorit tim akademik Maurits Berger (Leiden University) pér recensionin e
artikullit, dhe sidomos Aisha Musa (Colgate University) pér sugjerimet e saj té cmuara. Arnold Yasin
Mol éshté studiues i studimeve islame né University of Leiden, lector né teologji islame dhe shkenca
kuranore né Fahm Institute (www.fahminstituut.nl), dhe bashkéthemelues i Institutit té Islamit dhe té
Drejtave té Njeriut (www.islamandhumanrights.institute). Ai mund té kontaktohet né kété adreseé:
aymol@fahminstituut.nl.

[2] Pér njé paasqyré té kristologjive-logos té ndryshme, shiko Mark Edwards, Image, Word and God in
the Early Christian Centuries (UK: Ashgate Publishing, 2013).

[3] Shiko Fakhr al-Din el-Razi, Tefsir Mefati? el-Ghajb (Beirut: D?r ihja’ el-Turath el-?Arab?, 1420 AH),
8:220-226, 11:270-272; Raghib al-1?fahani, Tefsir el-Raghib el-1?fahani (Rijad: D?r al-Vatan, 2003),
2:255-264, 4:238-239. Wolfson pretendon, pa referenca, se i gjithé diskutimi nése Kurani &shté i krijuar
apo jo shkaktohet nga ajeti 3:45. Nése myslimanét do té besonin se fjala e Zotit éshté e pérjetshme
dhe e pakrijuar, kjo do té thoté se myslimanét duhet té pranojné gjithashtu edhe konceptin e krishteré
té Mishérimit (hulul). Sipas Wolfson, kjo &shté arsyeja pérse Mutezilitét ngritén pretendimin se Kurani
dhe ligjérimi hyjnor jané té krijuar. Harry Austryn Wolfson, The Philosophy of the Kalam (Cambridge,
USA: Harvard University Press, 1976), 308-318. Teologu dhe ekzegjeti mysliman Fakhr al-D?n al-
R?z? (vd. 1209 e.s.) jep njé argument té ngjashém si Wolfson duke i krahasuar Hanbelité-Hashevijjeh
(besnikét e teo-antropomorfizmit né gjirin e Hanbelive) me té krishterét pasi ata besonin se fjala e Zotit
ishte e pérjetshme dhe se ekzistonte me gérmat dhe tingujt, duke e béré késisoij Kuranin tokésor njé

Page 9
Artikull - Erasmusi



hipostazé (uknum) gé éshté e mishéruar (hal-le) pikérisht sikurse éshté pozita e Jezusit né teologjiné e
krishteré. Al-R?z?, 1:44.

[4] Pér géndrimet e Mutezilitéve, shiko: AHmad bin Hamad al-Khalili, el-?ak el-Damigh (Muskat:
Maktabat al-Muskat, 2012), 159-174; El-Kadi ?Abd el-Xhebar, Sharh el-Usul el-Khamsah (Cairo:
Maktabat Vehbeh, 2009), 529-562.

[5] Ab? Bakr ibn Husejn el-Bejheki, el-I?tikad ve’l-Hidajeh il? Seb?l el-Rashad (Beirut: D?r al-?Ufuk al-
Xhedida, 1401 AH), 71-72; Ebu Mensur el-Maturidi, Kitab el-Teuhid (Beirut: Dar Sadir, 2010), 113-116;
Abu al-Mu?in al-Nasaf?, Ba?r el-Kelam jaxhthu f? ba?da al-Firak al-Islamijeh ve el-Radd ?alejha min el-
Kitab ve el-Sunnah (Beirut: Dar al-Kutub el-?llmijeh, 2005), 32-33.

[6] Atributet e esencés (sifat el-dhat) jané thelbésore pér Zotin, pasi ato e diferencojné Até nga krjimi,
dhe si rrjedhojé ato jané té pérjetshme pakohésisht (kadim). Al-Bayhaq?, ibid.

[7] Komentari i Al-Taft?z?n? mbi ?Aka?id el-Nesefi né Shar? al-?aka?id el-Nesef? ma?a ?ashijatahu
Xhamu? al-Fara?id bi-inarat Shar? al-A?qa?id wa yalihima Shar? Mizan al-?Aqa?id (Karachi: Maktabat
al-Madina, 2012), 159. Shiko gjithashtu: ?Abdullah al-Bay?avi, ?auali? el-Enuar min Matali? el-Endhar
(Cairo: al-Maktabat al-Azharijeh li-l Turath, pa daté), 189; Mull? ?Al? al-Kari, Sharh Kitab el-Figh el-
Akbar (Beirut: Dar el-Kutub al-?llmijeh, 2007), 47-49; Abu al-Mu?in el-Nesef?, ibid, 60-61; Fakhr al-Din
al-Razi, ibid, 1:43-45.Ligjérimi hyjnor si atribut éshté njé (uahide), por kur shpallet béhet i shuméfishté
népérmijet té cilit renditja hebraike (mendhum) éshté Teurati/Torah, dhe renditja né arabisht éshté
Kurani. Mull? ?Ali al-Kari, 52.

[8] Al-Taftazani, ibid, 167.

[9] Q& ai thoté: “Kurani éshté Kelam Allah teala [q€] éshté e pakrijuar (gajri makhluk)”, dhe ai nuk thoté:
“Kurani &shté i pakrijuar”.” Al-Taftazani, ibid, 164. Kurani tregohet se éshté hadith/muhdeth (njé
rréfim/ngjarje e prodhuar) né shumé ajete té Kuranit (K. 39:23, 45:6, 52:34, 56:81), duke lejuar késisoj
emértimin e njé té genit e prodhuar (huduth) por jo té genit i krijuar (makhluk). Shiko Sh?h ?Abd al-
?Az?z al-Dahlaw? né librin e tij Shar? M?z?n al-?Ak???d né Shar? al-?Aka??d al-Nasaf? ma?a
??shijatahu Xhamu? al-Far???d bi-in?rat Shar? al-A?ka??d ue yal?him? Shar? M?z?n al-?Aka??d
(Karachi: Maktabat al-Mad?nah, 2012), 165; Mull? ?Al? al-K?r?, ibid, 48-49; Fakhr al-D?n al-R?z?, ibid
, 1:43-44. 21:426, 30:782. Teologu maturidi Abu Mu??n al-Nasaf? (vd. 1113 e.s.) éshté gjithashtu
kundér pérdorimit té& huduth si emértim pér Kuranin pasi Ur-Kurani ekziston brenda ligjérimit hyjnor dhe
rrjiedhimisht éshté gjithashtu i pérjetshém (kadim). Shprehja joné (‘abareh) pér Ur-Kuran éshté njé
shprehje me gérma dhe tinguj, dhe pérkujtimi i késaj brenda zemrave tona nuk do té thoté se Ur-
Kurani éshté i pranishém brenda tyre. Késhtu, pér al-Nasaf? ne mund té pérdorim huduth vetém pér
shprehjen e Ur-Kuranit, por ai nuk e shpjegon asnjéheré né ¢’'ményré format e recituara dhe té
shkruara té Ur-Kuranit mund té quhen me té vérteté Kuran (sipas al-Nasaf? pérdorimi i hadith/muhdeth
né ajetet e pérmendura mé sipér iu referohen éngjéllit Xhibril). Abu Mu??n al-Nasaf?, ibid, 63-69. Abu
al-Mu??n al-Nasaf?, Tab?irat al-Adilah f? U??l al-D?n (Cairo: al-Maktabat al-Azharijah li-ITur?th,
2011), 1:66-69. Kéto diskutime té hollésishme orvaten gé té gjejné ményra se si mund té diskutohet
Kurani tokésor pa e barazuar até me Zotin dhe né té njéjtén kohé pa e ndaré até nga origjina e tij
hyjnore. Njé diskutim i ngjashém mund té shihet mbi té gjitha atributet hyjnore sikurse pérmenden né
Kuran, né gjuhé njerézore, dhe né ¢'ményré ato e pérshkruajné Zotin. Abu Mu??n al-Nasaf?, ibid, 70-
71.

Page 10
Artikull - Erasmusi



[10] Mbi zhvillimin e diskutimi mbi té genit i krijuar apo i pakrijuar t& Kuranit, shiko : Al-Taft?z?n?, ibid,
157-167; Wolfson, ibid, 235-273; Al-Khal?I?, ibid, 96-176.

[11] Kuran 85:21-22. K&to ajete mund té lexohen né dy ményra: (1) “...njé Kuran i lavdishém, né njé
Pllaké té ruajtur miré (leuhin mahfudhin)”, ose (2) “...njé Kuran i lavdishém i ruajtur miré (Kur'anun
mexhidun) né njé Pllaké (leuhin mahfudhin)”. N& leximin (1) éshté Kurani dhe kaderi i té gjithé krijimit
mbi Pllaké i mbrojtur nga ndérhyrja, ndryshimi, dhe prishja nga Djalli apo forca té tjera. Né leximin (2)
éshté Kurani i mbrojtur né formén e tij té shpallur né toké. Leuh el-Mahfudhi pérgjithésisht shihet si i
ngjashém apo i lidhur me Umm el-Kitab (K. 3:7, 13:39, 43:4) dhe Kitab Meknun (K. 56:79). Shiko T?hir
ibn ?Ashur, Tefsir el-Tahrir ve el-Tenuir (Tunis: D?r Sahn?n li-INashir ue el-Teuz??, n.dt.), 12:255;
Ma?mud el-Alusi, Ru? el-Me??n? f? Tafs?r al-Kur??n el-?Adh?m wa al-Sab? al-Meth?n? (Kajro: D?r al-
?ad?th, 2005), 30:386.

[12] Mull? ?AI? al-K?r?, ibid, 74-75; Fakhr el-D?n el-R?z?, ibid, 9:379.

[13] Fakhr al-D?n al-R?z?, ibid, 19:52, 27:617-618; ?Abd All?h al-Bej??w?, ?aw?li? al-Enu?r min
Mat?li? al-Andh?r (Cairo: Maktabat al-Azharija li-l Tur?th, pa daté), 148-149; Al-M?tur?d?, ibid, 10:369-
370, 490; T?hir ibn ??sh?r, ibid, 12:253-254; Al-Al?s?, ibid, 30:386; A.J. Wensinck, The Muslim Creed:
Its Genesis and Historical Development (London: Frank Cass & Co, 1965), 148-149; Ibn Abi al-?1zz,
Sher? al-?Akida at-Ta?auija, pérktheu Mu?ammad Abdul?aqq An??r? (Riyadh: Imadat al-Ba?th al-
?1lmi, 2000), 209-210, 223-226; Ibn Kath?r al-Damashk?, Tafs?r al-Kur??n al-?Adh?m (Beirut: D?r al-
Kutub al-?limijah, 2004), 4: 463-464.

[14] Mbi Leuh éshté fjala e Zotit, Kurani dhe shpalljet e tjera, té pérshkruara né format (eshkal) e
flaléve dhe tingujve. Mull? ?Al? al-Q?r?, ibid, 49. Muteziliu al-K??? ?Abd al-Xhebb?r (vd. 1025 e.s.)
theksonte se ky Kuran i pérshkruar éshté béré, si rrjedhojé, njé object fizik (xhism) dhe e vérteton até
si njé krijim té zanafilluar (hadeth). Al-K??? ?Abd al-Jabb?r, Mutash?buh al-Kur??n (Kajro: Maktabat
D?r al-Tur?th, pa daté), 685.

[15] ?Abd All?h al- Bay??u?, Anu?r al-Tanz?l ua ?sr?r al-T??w?l (Beirut: D?r ??dir, 2004), 2:1016; Ab?
al-?asan al-M?uard? al-Ba?r?, al-Nukat ua al-?Uj?n Tafs?r al-M?uard? (Beirut: D?r al-Kutub al-
?llmijah, pa daté), 5:377-378; Xhel?l al-D?n al-Suj???, Tafs?r al-Xhel?lejn (Damascus: D?r al-Jayl,
1995), 523; Ibn Kath?r al-Damashk?, ibid, 4: 218-219.

[16] Xhelal el-D?n al-Suj???, al-Itk?n f? ?ul?m al-Kur??n (Beirut: al-Maktabat al-?A?arija, 1997), 1:116-
117.

[17] Agjérimi né muajin e Ramazanit i pérket pesé shtyllave té Islamit sunit. Pér njé diskutim mbi
kérkesat dhe argumentet se pérse éshté detyrim pér myslimanét e rritur dhe té shéndetshém, shiko:
Wahbah al-Zuhejl?, al-Figh al-isI?miyyu wa adillatuhu (Damascus: D?r al-Fikr, 2008), 2:509-510.

[18] Al-Suj???, al-itk?n, 1:117-121. Pérkufizimet e kohés sakrale dhe hapésirés sakrale jepen mé
poshté.

[19] Al-AI?s?, ibid, 30:523.

[20] Pérjashtimi éshté Pejgamberi Muhamed i cili gjaté Natés sé Miraxhit (lejlet el-Mi'raxh) shkoi né

Page 11
Artikull - Erasmusi



giellin mé té larté, qé pasqgyron aktin e zbritjes sé shpalljes né Natén e Kadrit.

[21] Fakhr al-D?n al-R?z?, al-Ma??lib al-??liajah min al-?ilm al-il?hija (Beirut: D?r al-Kit?b al-?Arab?,
1987), 4:9. Heliocentrizmi i periudhés pas Galileut u pranua daléngadalé né botén myslimane, sidomos
né gjirin e dijetaréve osmané té cilét kishin gasje né pérkthimet e veprave europiane, por gjeocentrizmi
mbeti mbizotérues né mendimin arabo-islamik deri né shekujt e 18-19-t€. Pér shembull, dijetari nga
Bagdadi Ma?m?d al-Al?s? (vd. 1853 e.s.) né komentarin e tij mbi K. 55:5 pérmend se “filozofét
bashkékohoré [pra, filozofét e natyrés/shkencétarét] pretendojné se dielli nuk rrotullohet pérreth
gendrés [sé sistemit diellor], dhe se héna rrotullohet rreth tokés, dhe toka rreth diellit. [...] késhtu ata
pretendojné se planetet e tjera Iévizin [pérreth] diellit. Ata nuk kané asnjé prové pér théniet e tyre.” Al-
Al?s?, ibid, 27:131. Pér kozmologjité islamiko-teologjike, shiko ?Abd All?h al-Bay??w?, ?aw?li? al-
Anw?r, 138-141; Ma?m?d ?Abd al-Ra?man al-1?fah?n?, Ma??|? al-Anw?r ?al? ?aw?li? al-Anw?r
(Riyad: D?r al-Kutb?, 2008), 120-125; Fakhr al-D?n al-R?z?, Tafsir Maf?t?? al-Ghajb, 4:154-161. Pér
kozmologjité filozofike, shiko lan Richard Netton, Allah Transcendent: Studies in the Structure and
Semiotics of Islamic Philosophy, Theology and Cosmology (Abingdon: Routledge, 1994), 115-117, 163-
165, 228, 284, Damien Janos, Method, Structure, and Development in al-F?r?b?’s Cosmology (Leiden:
Brill, 2012), 115-202; Jean-Claude Pecker, Understanding the Heavens: Thirty Centuries of
Astronomical Ideas from Ancient Thinking to Modern Cosmology (Berlin: Springer Verlag, 2001), 79-
83, 151-153.

[22] “Xhamia mé e largét” (K. 17:1).

[23] “Shtépia e paré” (K. 3:96), “shtépia sakrale” (K. 14:37), “xhamia sakrale” (K. 2:143), “shtépia e
vjetér” (K. 22:29), dhe “shtépia e Zotit” (K. 106:3) .

[24] Pér ¢céshtjen nése emri i Zotit Eshté i pérmendur me té njéjtén dinjitet monoteist né kéto ngrehina
fetare, shiko: T?hir ibn ??sh?r, ibid, 17:276-280..

[25] Al-Bej??v?, Anu?r al-Tanz?l, 1:116, 405..

[26] Gerhard Boéwering, ?The Concept of Time in Islam’ né Proceedings of the American Philosophical
Society, Vol. 141, No. 1 (Mar., 1997), fq. 63-64.

[27] Q& do té diskutohet mé poshté né analzién toné té komentarit té Maturidiut té Sures 97.
[28] Mircea Eliade, The Sacred and Profane: The Nature of Religion (Neé York: Harvest Book), 44-65.

[29] Eliade, ibid, 80-81. Koha mund té ndahet né: (1) histori universale dhe personale, (2) rutiné e
pérditshme, (3) kohé sakrale gé shtrihet pértej historisé normale dhe tek e cila njeriu déshiron
vazhdimisht (né ményré ciklike) gé té kthehet apo gé prezanton kohé té re (si viti i ri). Shiko Daniel
Pals, Eight Theories of Religion (Cambridge: Oxford University Press, 2006), 213.

[30] Né Kuran natyra, mrekullité, dhe veté ajetet e Kuranit emértohen me termin ajat, shenja, qé
tregojné ekzistencén, plotfugishmériné, dhe urtésiné e Zotit, dhe té gjitha kané ndodhur népérmjet
flalés sé Tij (pér shembull, K. 2:99/164 et).). Termi biblik ‘Owth pérdoret né ményré té ngjashme pér
natyrén, shenja té besélidhjes, dhe mrekulli (pér shembull, Zanafilla 1:14, 4:15, 9:12, 17:11, Eksodi
4:28 etj.). Termi kuranor ka té ngjaré té keté rrjiedhuar nga termi biblik népérmjet siriakishtes, dhe ka
ruajtur domethénien e tij teologjike semite. Shiko Arthur Jeffery, The Foreign Vocabulary of the Qur??n

Page 12
Artikull - Erasmusi



(Leiden: Brill publishers, 2007), 72-73. Né teologjiné sistematike peréndimore, krijimi (rendi i natyrés)
emértohet “revelaté e pérgjithshme”, kurse shpallja verbale (si né shkrimin e shenjté) emértohet
“revelaté e posacme”. Shiko EQ (Leiden: Brill publishers, 2006), 5:2-11; Arthur Jeffery, The Foreign
Vocabulary of the Qur??n (Leiden: Brill publishers, 2007), 72-73; Tarig Ramadan, Radical Reform:
Islamic Ethics and Liberation (Oxford: Oxford University Press, 2009), 87-100; G.Johannes Botterweck
and Helmer Ringgren (Ed.), Theological Dictionary of the Old Testament (pérkth. John T. Willis. Grand
Rapids: Willem B. Eerdmans Publishing, 1997), 1:167-188; Gerald O’Collins, Rethinking Fundamental
Theology: Toward a New Fundamental Theology (Oxford: Oxford University Press, 2011), 57-68.

[31] Samer Akkach, Cosmology and Architecture in Premodern Islam: An Architectural Reading of
Mystical Ideas (Albany: State University of New York Press, 2005), 165.

[32] Pér njé diskutim té konceptit hanefi, shiko Arnold Yasin Mol, Rational ethics and Natural Law in
classical Islam: Examples from the Hanafi school (2015),

https://www.academia.edu/10939863/Rational _ethics and Natural Law in_classical Islam Examples fr
school.

[33] Akkach, ibid, 165-168.

[34] ?Abd al-Rahman al-Xhaz?r?, al-Fikh ?al? al-Madh?hib al-Arb?ah (Cairo: D?r al-?ad?th, 1994),
1:487-562.

Date Created
26/04/2022
Author
erasmusi

Page 13
Artikull - Erasmusi


https://www.academia.edu/10939863/Rational_ethics_and_Natural_Law_in_classical_Islam_Examples_from_the_Hanafi

