Homoseksualiteti, Islami dhe neoliberalizmi

Description

Elemente té njé zéri profetik té disidencés dhe angazhimit
Ovamir Anjum

Ovamir Anjum, “Elements of a Prophetic Voice of Dissent and Engagement”, in American Journal of
Islamic Social Sciences 34/3, 2017, p. v-Xii

Puna studimore nuk ka gjithnjé nevojé qgé té trajtojé céshtje té zjarrta; megjithaté, puna studimore mbi
Islamin shpesh e ka té pamundur té ofrojé anonimatin e geté gé shkollarét seriozé shpeshheré
lakmojné. Cfaré éshté né véné diskutim pér myslimanét amerikané né dritén e vendimit Obergefell té
Gjykatés Supreme té Shteteve té Bashkuara mbi martesat gay, rrities meteorike sé kémbénguljes
homoseksuale gjaté kétyre pak dekadave té fundit né vend, dhe transformimit té thellé — le ta
emértojmé até “homonormativitet” — né normat kulturore dhe intelektuale gé ky vendim ka sjellé me
shpejtési? Teksa myslimanét né mbaré botén jané konsumatoré té zellshém dhe shénjestra té
kulturés, normave, politikave dhe luftérave amerikane mbi terrorin — pa pérmendur predikimet
presidenciale né lidhje me thelbin e Islamit — pasojat e kulturés dhe normave té saj né kété epoké té
globalizimit dhe hegjemonisé amerikane nuk jané té kufizuara vetém te myslimanét amerikané. E
megjithaté, askush tjetér nuk éshté i prekur mé drejtépérdrejté nga globalizmi, as mé miré i pozicionuar
pér té kuptuar mé ngushtésisht dhe pér té vlerésuar né ményré kritike imperativat apo eksportet e tij.
Kolokiumi i sipérmendur ka patur pér géllim qé té béjé pikérisht kété (ky artikull éshté editoriali i
revistés American Journal of Islamic Social Sciences).

Page 1
Artikull - Erasmusi



Ky editorial orvatet gé té kornizojé céshtjet politike si edhe fetare té ngritura nga homonormativiteti dhe
té sugjerojé se pérse dhe si normat islame, pavarésisht nga zanafillat e tyre né até qé ka gené,
sikundér kané argumentuar Dreher dhe té ngjashmit e tij (shiko mé poshté), nj¢ kohé dhe vend
rrénjésisht té ndryshém, gqéndrojné relevante. Si njé minorancé gé jeton nén norma ligjore jo-islame,
myslimanét peréndimoré mund té justifikohen pér faktin gé ndajné géndrimet e tyre politike dhe ligjore
nga jetét e tyre morale, kulturore dhe fetare. Pa pretenduar se po ofroj késhilla apo kritika politike, uné
déshiroj té vé né dukje rreziget e pérfshira né pérkrahjen apo kundé&rvénien e myslimanéve
peréndimoré ndaj martesés mes té njéjtés gjini, si dhe né argumentet e ofruara pér kéto pozicione.

Njéri indeks i rrezigeve nga vendimi Obergefell mund té gjendet né fjalét kthjelluese té& Rod Dreher, njé
i krishteré amerikan dhe editor i revistés The American Conservative, i cili shkruan né librin e tijj
The Benedict Opinion:

Pérparimi i té drejtave civile gay, tok me njé pérmbysje té lirive fetare pér besimtarét qé nuk e pranojné
axhendén LGBT, ka gené i ngadalté, por ka ndodhur prej vitesh né ményré té géndrueshme. Vendimi
Obergefell i Gjykatés Supreme té SHBA-sé qé e shpall té drejté kushtetuese martesén mes té njéjtés
gjini ishte Vaterloja e konservatorizmit fetar. Ai ishte c¢asti kur Revolucioni Seksual triumfoi
vendosmérisht, dhe luftés sé kulturés, sikundér ne e kemi njohur até gé nga vitet 1960, i erdh’ fundi.
Né dritén e Obergefell, besimet e krishtera né lidhje me pérplotésimin seksual té martesés
konsiderohen se jané njé paragjykim i neveritshém — dhe né njé numér gjithnjé e né rritje rastesh edhe
té ndéshkueshme. Sheshi publik éshté humbur.[1]

Nése se kjo éshté e gjitha thjesht hiperbolé, mbetet pér t'u paré; megjithaté, fakti i pamohueshém se
njé numér i madh amerikanésh konservatoré u ndjené né kété ményré shérbeu si njéra prej arsyeve té
shumta pérse shumé syresh votuan kundér demokratéve né zgjedhjet presidenciale fatale té vitit 2016.
Kjo traziré elektorale ishte vértet epokale, dhe megjithaté ajo pérforcon tendencat gé kané njé kohé
bukur té gjaté qé kané marré dhené né politiken amerikane drejt liberalizmit kulturor dhe
konservatorizmit politik. Mbasi citon religjozitetin né rénie né gjirin e té rinjve amerikané (njé né tre 18-
29 vjecaré ka Iéné fené ménjané), Dreher u kthehet atyre gé pretendojné se jané fetaré dhe gjen njé
shkak edhe mé té madh pér t'u shgetésuar. Njé studim sociologjik i vitit 2005 rreth adoleshentéve
amerikané nga njé larmi e gjeré e sfondeve kulturore zbuloi se pjesa mé e madhe e kéndvéshtrimeve
té zakonshme fetare, pavarésisht nga pérkatésia dhe denominimi formal, jané “pseudofe e squllét” qé
hulumtuesit e etiketuan Deizém Terapeutik Moralist (MTD). Ai ka pesé parime themelore:

* Ekziston njé Zot gé krijoi dhe mban né rend botén dhe mbikéqyr jetén e njeriut mbi toké;

* Zoti déshiron gé njerézit té jené té miré, té sjellshém, dhe té ndershém me njéri tjetrin, sikundér
mésohet né Bibél dhe nga pjesa mé e madhe e feve té botés;

* Qé&llimi gendror i jetés éshté té jesh i lumtur dhe té ndihesh miré me veten;

* Zoti nuk ka nevojé gé té jeté posacérisht i pérfshiré né jetén e dikujt, pérpos rastit kur ai duhet qé té
zgjidhé njé problem; si dhe

* Njerézit e miré shkojné né parajsé kur vdesin.

Autori vé né dukje pérligjjen trazuese té kétyre rezultateve né pérvojat e té krishteréve amerikané né

Page 2
Artikull - Erasmusi



pérgjithési: “Amerika ka jetuar pér njé kohé té gjaté né sajé té lustrés sé saj té hollé té krishteré, e cila
pjesérisht u bé e nevojshme nga Lufta e Ftohté ... kjo pérfundimisht po zhvoshket nga ndéthurja e
kapitalizmit konsumerist masiv dhe e individualizmit liberal.”[2]

Zhvendosja ideologjike gé ka zgjatur disa dekada e ka béré homoseksualitetin jo thjesht njé céshtje té
zgjedhjes personale, por gjithashtu edhe kufirin e ri té té drejtave té njeriut, pérkufizimi vendimtar i asaj
se c¢faré do té thoté té jesh né anén e duhur té historisé. Kapitalizmi modern i voné dhe ideologjia e tij
e preferuar e humanizmit liberal kané lévizur tekembramja qé té largojné mbetjet e fundit té
shenijtérisé, moslejimit dhe ndalesés nga udha sovrane e déshirés individuale.

Por dikush mund té pyes, a nuk kané jetuar vallé myslimanét né Peréndim né numra té genésishém
pér thuajse njé gjysmé shekulli sipas normave gé shkelin veté normat e tyre? Pérse duhet t&€ mos e
trajtojné intelektualét myslimané peréndimoré dhe ulemaja kété homonormativitet t& vendosur sé
fundmi pikérisht si njé tjetér normé e tillé? Cfaré pérmban kjo ¢éshtje gé parashtron njé sfidé mé té
madhe ndaj njerézve té besimit se sa, le té themi, shthurja e pérgjithshme seksuale dhe marrédhéniet
seksuale jashtémartesore?

Mund té sugjerohen disa arsye pérsa i pérket faktit se pérse béhet fjalé pér dicka té madhe.
Homonormativiteti ndoshta ka vulosur fatin e bllogeve themeluese té shogérisé amerikane e cila ka
gené e bazuar mbi njé themel t& normave té krishtera (mé voné té etiketuara “judeo-kristiane”) dhe gé
kané gené nén sulm gé nga vitet 1960[3]. Barack Obama, i cili ka kryesuar kété ndryshim madhor gjaté
presidencés sé tij, e ka shprehur mjaft miré ankthin e ké&saj zhvendosjeje kur shkroi, né té njéjtén fage
té memoareve té tij The Audacity of Hope: Thoughts on Reclaiming the American Dream (Guximi pér
té shpresuar: Refleksione pér rikthimin e éndrrés amerikane) se, “ligji yné éshté me pérkufizim njé
kodifikim i moralit, ku njé pjesé e madhe e tij Eshté e bazuar né traditén judeo-kristiane” dhe megjithaté
“Cfarédo gé ne té kemi gené dikur, ne nuk jemi mé thjesht njé komb i krishteré; ne jemi gjithashtu njé
komb judaik, nj¢ komb mysliman, ... dhe njé komb i jobesimtaréve” (fq. 218). Mund té vérehet lehté
paradoksi i reflektuar né kéto fjalé: E njéjta kategori e “jo té krishteréve” gé u |é vend jobesimtaréve,
gjithashtu u jep hapésiré frymémarrje edhe myslimanéve.

Nuk ka ndonjé dobi gé té polemizohet fakti se kundérvénia ndaj homonormativitetit éshté shpesh e
shogéruar nga njé urrejtje e regjur pér Islamin dhe myslimanét, njé mizori gjithékapluese ndaj té gjithé
atyre gqé nuk jané meshkuj té bardhé, dhe njé injorancé kércénuese ndaj planetit dhe kryenece.
Pavarésisht nga disa zéra té vetmuar (si Profesor Robert George, shiko mé poshté), heshtja
bashkéfajtore e konservatoréve amerikané éshté shurdhuese. Pér myslimanét té cilét thjesht
déshirojné té shmangin sé pérfunduari né kampet e pérgendrimit apo gé bombat amerikane té reshtin
sé shkrumbuari gjithénjé e mé tepér njeréz duke iu referuar atyre mé pas si “dém anésor”, hyrja né
aleancé me té djathtén duket akt vetévrasés. Ironi fatale pérshquhen turbullt mbi ¢do opsion gé
myslimanét amerikané mund té pérvetésojné. Myslimanét e devotshém nuk mund té shmangin sé
pikasuri ngjyrimet faustiane lidhur me pazarin gé ata kané béré me té majtén, shpesh duke géndruar
thjesht né heshtje. Trashégimia e rezistencés sé afro-amerikanéve dhe e |évizjes sé té drejtave civile,
dislokimi mjeshtéror i té cilave ka ushqyer politikén e té drejtave gay, mbetet gjithashtu e vetmja strehé
e myslimanéve amerikané. E megjithaté, ajo gé i ka béré Shtetet e Bashkuara mé mikpritése se sa
Evropa ndaj myslimanéve né nivel kulturor éshté pikérisht Krishterimi dhe konservatorizmi i tyre i
géndrueshém, té njéjtat forca qé, né formén e tyre aktuale, kané prirjen t'i asgjésojné ata.

Homonormativiteti pérkegéson distancén ndérmjet strukturés socio-familjare themel té Islamit dhe

Page 3
Artikull - Erasmusi



establishmentit ligjor amerikan, né njé ményré gé myslimanét e devotshém do té kené edhe mé tepér
té ngjaré (gofté individualisht apo komunalisht) gé té sendértojné njé zhguall mbrojtés pér veten e tyre,
duke u shképutur né kété ményré nga shoqéria mé e gjeré, sikundér kané béré edhe cifutét ortodoksé
dhe amishét. Mainstream-i i asimiluar mysliman do té béhet mé pas pérheré e mé tepér i ndaré
ndérmjet Islamit dhe Shteteve té Bashkuara, njé situaté qé nuk mund t'i shpjeré ata vetém se teposhté
né shtegun e atij margjinalizimi dhe téhuajésimi gé éshté mjaft familjar pér myslimanét evropiané.
“Deputeté myslimané té Gjermanisé votuan pa pérjashtim né favor té martesés mes té njéjtés gjini,”
shkruan titulli i njé artikulli nga Independent, “ndérsa kancelarja gjermane Angela Merkel, liderja e
Unionit Kristian Demokrat, éshté ballafaquar me kriticizém pér kundérvénien ndaj projektligjit dhe pér
deklaratén se ‘martesa éshté ndérmjet njé burri dhe njé gruaje™.[4]

Pér shumé myslimané amerikané fetaré, normat e reja seksuale dhe gjinore e rrisin koston e integrimit.
Ndérkohé qé antiracizmi éshté islamizuar pérzemérsisht si njé kauzé gé krijon ndérlidhshméri
ndérkulturore dhe antiseksizmi é&shté pérgafuar né njé formé té cilésuar, normalizimi |
homoseksualitetit mund té trondisé edhe veté themelet e bashkésisé morale islame — pa dyshim, jo né
gofté se kjo humneré e re ballafagohet me krijimin e lévizjeve dhe aleancave profetike intelektuale dhe
kundérkulturore té géndrueshme e pagésore.

Pérpos aktivistéve myslimané pro-gay, dy lloje liderésh myslimané té opinionit kané nxitur indiferencén
ndaj ndryshimit t& zakoneve seksuale dhe normave gjinore né vend, té cilin ndryshim uné e kam
etiketuar si “homonormativitet”: (1) ata gé béjné prioritet strategjik té drejtat civile t& komunitetit pérpara
shgetésimeve fetare; dhe (2) ata té cilét marrin si t& mirégené njé ndarje té€ mprehté ndérmjet sferés
politike dhe dokeve fetare dhe té cilét shpresojné té jené “jashté” madje edhe ndérkohé qé jané
“brenda” vendit, ndoshta madje edhe duke mbrojtur faktin gé komuniteti t&€ shképutet né ményré
selektive nga kultura mé e gjeré. Disa versione té kétij opsionin mbéshteten mbi njé logjiké té
reciprocitetit pragmatik. Té tjeré kané evokuar modelin pluralist té tolerancés para-moderne islame
ndaj praktikave té kundérshtueshme té komuniteteve té tjera, apo indiferencén ndaj tyre, pér té
argumentuar se njé indiferencé e ngjashme mund té jeté e pérligjur né kété rast.

Presupozimet gé rriné pérfund késaj logjike sjellin pyetje té métejshme. Studiues té shumté té shtetit
modern véné né dukje aftésiné e tij pér té depértuar né kulturén e shogérisé sé tij dhe pér ta
riformatuar até; shtetet moderne nuk jané zhguaj politiké bosh, por agjenté aktivé gé u japin trajté
normave. Vendimet e Gjykatés Supreme nuk jané thjesht zgjidhje t& pérkohshme té mospajtimeve
ndérmjet grupeve kundéshtuese Q& geverisen nga formalizmi ligjor, por jané artikulime faktike té
normave bazuar mbi kéndvéshtrime politike gé, né qofté se nuk sfidohen né ményré aktive,
pérkufizojné etikén dhe moralin e shogérisé amerikane.[5] Ndryshe nga bota islame paramoderne, né
té cilén shogéria e geveriste veten népérmjet njé tradite ligjore me bazé komunale gé bashkésité mund
ta interpretonin dhe negocionin, shteti modern e geveris individin si brenda ashtu dhe jashté. Kritiké té
tillé argumentojné se roli i ligjit, kulturés, dhe shtetit né Shtetet e Bashkuara nuk mund té flaket tutje
thjesht duke e déshiruar kété gjé, dhe se géndrimi paramodern islam i apatisé politike, i cili ndoshta
dikur kishte kuptim né kontekstin e geverisjes ligjérisht pluraliste dhe minimalisht ndérhyrése, nuk
mund té pérdoret pér té justifikuar indiferencén myslimane ndaj kétyre lévizjeve tektonike né tabloné
amerikane.

Nuk éshté aspak cudi, pra, gé pér shumicén e gjeré té individéve dhe institucioneve myslimane
amerikane, normat kulturore amerikane jané sfondi dhe korniza justifikuese brenda sé cilés normat
islame reformohen dhe pérzgjidhen, dhe jo anasjelltas. Pér shembull, sipas njé sondazhi t& kohéve té

Page 4
Artikull - Erasmusi



fundit, 42% e myslimanéve amerikané treguan mbéshtetje pér martesat gay.[6] Sipas po té njéjtit
sondazh, 50% e myslimanéve ishin té pasigurté sa i pérket faktit né qofté se Kurani ishte literalisht i
vérteté. Njé tjetér sondazh e vendoste numrin e myslimanéve té lindur amerikané té cilét braktisin
Islamin né 23 pérgind. Po té marrim si té mirégené se gjithcka tjetér mbetet e njéjté, kjo normé
humbjeje, rreth gjysma e asaj e té krishteréve, me shumé gjasa do té rritet né brezniné tjetér pér shkak
té asimilimit mé té madh.[7]

Njé pranim pasiv i homonormativitetit né gjirin e myslimanéve konservatoré (njélloj si né gjirin e té
krishteréve) mund té shogérohet nga shpresa té vagullta pér njé pérmbysje té tendencave ose nga njé
kéndvéshtrim pesimist se, po té flasim moralisht, Shtetet e Bashkuara jané njé kauzé e humbur, se ky
vend po kapércen me ngut shtegun e dekadencés gé Europa e ka kaluar tashmé prej kohésh dhe se
nuk ka asgjé gé ta ndalé até. Pavarésisht nga kjo, ata gé shgetésohen me pasojat e politikés sé
jashtme amerikane jashté vendit dhe me drejtésiné politike dhe sociale brenda vendit gjejné pak
zgjedhje pérpos rreshtimit mes aradhéve té sé majtés. Nga ana tjetér, disa myslimané konservatoré
mund té béjné aleancé me amerikanét konservatoré né disidencén e tyre morale kundér shpérbérjes
sé dokeve seksuale dhe morale. Profesori i Universitetit Princeton dhe intelektuali katolik me ndikim té
madh Robert P. George éshté njé avokat i rrallé dhe i pavéné re i njé aleance té kétillé me myslimanét
amerikané.[8] Njé zhvillim i shéndetshém i diskursit parimor konservator ndérfetar né njé rrafsh politik
mund té kishte ndihmuar né zbutjen e antipatisé sé té djathtés karshi Islamit. Hepimi i fundit i politikés
amerikan né drejtimin ultra té djathté duket se i ka zbehur kéto shpresa hé pér hé.

*k%k

Teksa adresojné sfidat e ngritura nga homonormativiteti dhe nga shfagja e atyre myslimanéve gé e
mbrojné até, shkollarét duhet té eksplorojné njé mori frontesh té ndérlidhura. Rasti tradicional islam
kundér sodomisé, konvencionalisht e kuptuar se gézon unanimitet, lipset eksploruar rishtazi si né
rrafshin ligjor ashtu dhe até etiko-filozofik. Por zbatueshméria e kétyre normave ndaj dukurisé sé
homoseksualitetit bashkékohor lips njé kujdes t& madh. Né ményré gé té argumentojné moralisht edhe
etnikisht domethénien dhe saktésiné e pareshtur t& normave té islamit, shkollarét duhet té marrin né
shgyrtim konditat historike gé béné té mundur ngritien e homoseksualitetit si edhe kontekstin, kuptimin
dhe implikimet e ndalesave relevante paramoderne. Fundja, njé puné e tillé studimore nuk mund té
léré jashté vémendjes koston njerézore té cilitdo konkluzion gé ajo arrin apo rekomandim gé ajo jep,
dhe duhet t& marré né konsideraté strategjité politike dhe té udhézimit shpirtéror gé myslimanét mund
té pérdorin pér t'iu kundérpérgjigjur kétij homonormativiteti té ri né njé ményré etike, té¢ dhembshur dhe
efikase. [...]

Kur gémtojmé sfidat qé pérmban formulimi i kundérpérgjigjeve intelektuale, politike dhe sociale
myslimane ndaj homonormativitetit, ne duhet té pranojmé se traditat e besimit né Zot jané té lidhura
me ndalesa hyjnore gé kané arsye — besojné ata — gé nuk jané gjithmoné té pérshqueshme nga
intelekti njerézor. Kéto ndalesa dhe rendi social gé ato figurizojné, pérbéjné pengesé pér kapércimin
gé moderniteti i bén ¢do caku — cage jo thjesht mbi sjelljen seksuale por gjithashtu mbi mjedisin;
konsumin, estetikén dhe bukuring; trupin njerézor; sferén e pasioneve, déshirave dhe emocioneve; dhe
etike ndérpersonale. Katolikét e quajné até “ligji natyror”; ligji islam ka nocionet e fitrés dhe té njé rendi
natyror té lehtésisé dhe té lumturisé njerézore gé besohet se éshté i sendértuar né brendiné e Sheriatit.
[9] Por ky rend shoqgéror hyjnisht i urdhéruar, dhe pér rrjedhojé “natyror”, (njé kontradikté kjo né termat
sekulare), né té cilin martesa éshté e lidhur me prokrijimin (apo sjellien né jeté), papérlyerjen, dhe
nderin, dhe, mé gjerésisht, me vritytet e vetépérmbajtjes, pérunjésisé, dhe bamirésisé qé jané té

Page 5
Artikull - Erasmusi



déshirueshme, éshté thelbésisht né kundérvénie me rendin politik dhe ekonomik té interesit personal
té pafre dhe té transgresionit sistematik té cilét pérkufizojné kapitalizmin (sikundér kané theksuar
filozofé té shumté té ekonomisé gé nga Adam Smith e deri té J. Maynar Keynes[10]).

Konditat e modernitetit kapitalist t¢ voné, ndonjéheré i quajtur postmodernitet, jané strukturalisht té
pérshtatura pér njé transgresion teé tillé pér shkak se sapo projektet e transcendimit té cageve natyrore
(qé nga rimodelimi bioteknologjik i njerézve e deri te teknologjité e klonimit dhe té shmangies sé
plakjes) té jené normalizuar, ¢do sistem etik dhe besimi i themeluar mbi respektimin e atyre cageve
natyrore béhet gé té duhet irelevant dhe iracional. Né qofté se prokrijimi (apo sjellja né jeté) éshté i
padéshirueshém pér njé planet gé prej kohésh pretendohet se é&shté i mbipopulluar, atéheré njé stil
jetese gé kérkon kénagési pa prokrijim, qofté heteroseksualisht apo homoseksualisht, éshté i
parapélgyer. Né ményré té ngjashme, kur njé shtet sekular i mirégenies administron né ményré
burokratike té gjitha garancité dhe té mirat gé mé paré furnizoheshin nga Zoti, familja dhe komuniteti,
duke nisur gé nga ligjet dhe udhézimi e deri te rrjetet e pacénueshmérisé, martesa dhe familja béhen
barré té pashpjegueshme. Théné ndryshe, homonormativiteti éshté strukturalisht i ndérlidhur jo vetém
me tatépjetén etike dhe fetare dhe suksesin politik té njé pakice té zéshme, por gjithashtu edhe me
dinamikén fundamentale té politikés dhe ekonomisé moderne té voné.

Mendimtarét myslimanét thjesht jané treguar tejet té gatshém pér té rimenduar Islamin né njé ményré
gé i shkon pér shtat zhvilimeve (shpesh né dukje té coroditura) té shekullit té njézeté, fillimisht me
shtetin e mirégenies dhe mandej me neoliberalizmin, se sa té vinin né piképyetje me efikasitet kéto
zhvillime. Kjo pérgasje post-hoc, apo pas ngjarjes, ndaj ndryshimit éshté njé rezultat, argumentoj uné, i
mungesés sé njé filozofie politike gé mund t'i ndihmojé ata gé té figurizojné interesat mé té médha té
Islamit dhe té komunitetit té tij dhe t&é ndihmojné gé té zévendésojné gjuhén e lodhur té tipit “ecim me
hapin e koh&s” me ligjérime gé jané té rrénjosura mé miré né vizionin e Islamit. Por ama kétu uné nuk
nénkuptoj thjesht njé pérgasje ndaj jurisprudencés (fikh) té bazuar tek géllimet e sheriatit (mekasid), té
cilat ndonése pa dyshim té dobishme, né mungesé té kontrolleve dhe ekuilibrave, apo checks and
balances, mund té pérdoret njélloj pér té justifikuar intrumentalizimin e ligjit islam pér ¢do géllim té
imponuar nga jashté. Né gofté se fikhu zgjedh té mos teorizojé jetén politike né njé ményré té ngritur
mbi njé vizion koherent, atéheré ai megjithaté béhet i politizuar — por né njé ményré qé éshté
reaksionare dhe irelevante nga piképamija etike.

Kufijté e konsensualitetit dhe autonomia e vetes

Céshtja kyce qgé rri pérfund homonormativitetit éshté konsensualiteti (miratimi). Cdo lloj seksi éshté
pérfundimisht i lejueshém, sipas kétij vizioni, pér sa kohé gé ai éshté konsensual. Merrni né shqyrtim,
pér shembull, késhillén gé profesionistét u japin atyre gé vuajné nga “pedofilia e virtytshme”: té
ushtrojné vetépérmbajtje, t&é mbesin té virtytshém, dhe t€ mos veprojné né bazeé té déshirés sé tyre.[11]
Késodore, konceptet e kontrollit té vetes, abstinencés apo pérkores, vetépérmbajtjes nga té vepruarit
sipas déshirés, dhe té jetuarit pa pérmbushje seksuale deri né vdekje nuk jané té huaja pér botén
liberale. Ajo c¢faré e bén kété rast té ndryshém nga homoseksualiteti, megjithaté, éshté presupozimi se
fémijét jané té paafté gé té shprehin miratimin apo pélgimin e tyre. Dhe megjithaté probleme kokéforta
filozofike si edhe ligjore nuk reshtin sé prekuri konceptualizimin e miratimit, apo té dhénies sé pélgimit.
[12] Sikundér ka argumentuar feministja dhe teoricienja politike Carole Pateman né veprén e saj
The Sexual Contract (1988), veté nocioni i miratimit, apo i pélgimit, béhet i pakuptimté né qofté se né

Page 6
Artikull - Erasmusi



konsideraté nuk merren as faktorét strukturoré (p.sh., politika dhe ekonomia) dhe as kufizimet
kontraktuale gé individét vendosin mbi veten.

Né pérshkrimin liberal, miratimi éshté njé shprehje e vetes njerézore — atij entiteti t&¢ mistershém gé né
botén sekulare moderne nuk mund té gjykohet, por gé gjykon gjithcka. E megjithaté, vetja ka gjithashtu
edhe ajo njé histori. Vetja fetare paramoderne (nefsi, né traditén islame) mendohej se ishte si burimi i
té gjithé déshirés dhe gjithashtu edhe njé objekt gé njeriu duhej ta disiplinonte dhe kultivonte. Déshirat
njerézore ishin ose té mira ose té kéqija; ato mund té gjykoheshin nga Krijuesi, zotéria dhe mbajtési i
tyre i vetém. Déshirat e mira ishin té natyrshme, pjesé e fitrés, dhe ato té kéqgijat vinin nga Djalli dhe
atyre u duhej béré géndresé. Por né Evropén e shekullit t& njézeté, nj& numér i “profetéve” té
modernitetit (nga Darvini dhe Nigja te Frojdi dhe Veberi) e vrané Zotin pér kénagésiné e tyre dhe
zbuluan njé zot té ri: veten njerézore, e cila éshté supreme dhe sovrane.

Pér Kantin, vetja éshté autonome sepse jo vetém qé ajo zgjedhé té veprojé né pérputhje me até gé
éshté e drejté, por ajo gjithashtu pérkufizon ose zbulon pér veté veten e saj até gé éshté e drejté.
Niceja e hodhi véshtrimin pértej késaj maskarade, sepse sapo té mos kishte mé Zot ose Zoti té béhej
irelevant pér zbulimin e moralit (si¢ do té thoshte Kanti), vetja do té béhej si e liré ashtu dhe e
padepértueshme (inscrutable). Niceja késisoj deklaroi mjaft arsyeshém se té gjitha deklarimet rreth té
mirés dhe té keges, si dhe té gjitha gjykimet e ndérlidhura me déshirén ishin té pabaza. Ai mésonte se
e gjithé etika ishte njé pérrrallé e gatuar nga skllevérit dhe té dobétit pér té mbajtur nén zinxhiré ata
pak njeréz té vérteté, apo “mbinjerézit”. Shpesh pranohet se nuk mund té keté moral pa Zot. Por ajo gé
kuptohet mé pak éshté se me Zotin nuk kishte njé vete té padepértueshme (inscrutable), se vetja éshté
territor i geverisur. Dhe pikérisht pér shkak se vetja éshté e geverisshme, nuk kishte asnjé nevojé pér
shtetin modern sovran dhe projektet e tij t& rimodelimit té vetes. Vetja ishte e geverisshme nén njé
regjim besimesh dhe normash gé e adresonte dhe e drejtonte até. Sipas Kuranit, nuk kishte asgjé mé
té kege se sa vetja e shfrenuar (heua), pasi ajo éshté fusha e lojés e Djallit.

Frojdi, me té drejté profeti mé i madh i mosbesimit modern, e cliroi veten nga Zoti duke e teorizuar até
né termat e njé déshire té shtypur, e padepértueshme, pikérisht sikundér profetét e Zotit kishin
shpjeguar nefsin njerézor dhe origjinén e tij: fryma hyjnore (ruh). Frojdi mésonte se vetja ishte njé boté
mé vete, vetém njé fragment i vogél i sé cilés pérbénte arsyen diskursive. Ai pérdorte analogjiné e njé
gyteti té gjeré nén kércénimin e barbaréve, ku vetém njé késhtjellé e vogél e sé cilés éshté nénshtruar
nga shkenca moderne dhe shqyrtuar nga diskursi objektiv. Vetém maja e ajsbergut kishte gené e
njohur pér ne. Déshirat tona vinin nga njé boté e padepértueshme, idi, gé as nuk mund té gjykohej as
nuk mund té disiplinohej pér shkak se asnjé dije apo agjensi nuk mund té ishte superiore ndaj vetes
njerézore.

Ky éshté elementi i paré i “miratimit” — njé shprehje e vetes apo psikés sovrane gé mund té jeté e
parashtruar dhe mund té keté géndruar né kémbé vetém né njé boté pa Zot. Brenda késaj bote,
déshirat njerézore (ehua) nuk mund té gjykohen. Gjetiu, qofté né Aristotelizém, Tomizém, apo Islam,
vetja éshté aty pér t'u gjykuar, disiplinuar dhe stérvitur, qofté sipas parimeve racionale apo atyre té
shpalljes hyjnore. Kjo &shté arsyeja pérse “homoseksualiteti” nuk mund té keté ekzistuar si njé identitet
i vetes né botén paramoderne: Né vend té tij, vetém njé grumbullim déshirash dhe aktesh mund té
gjendej, té gjykuara tashmé prej shkrimit té shenjté dhe traditave fetare si dicka e neveritshme. Madje
edhe né botén greke, Platoni e konsideronte seksin mashkull-mashkull té panatyrshém, pavarésisht
nga popullariteti i pamasé i aktit né fjalé; fakti né qofté se ishte i miré apo i keq pércaktohej nga fakti
nése ishte natyror dhe i miré, jo thjesht pér shkak se ishte njé shprehje e papérmbajtshme e vetes. Kjo

Page 7
Artikull - Erasmusi



éshté gjithashtu arsyeja pérse té krishterét dhe myslimanét arritén ta integronin relativisht me lehtési
filozofiné etike greke, pér shkak se pavarésisht se ka njé teologji rrénjésisht t& ndryshme, ajo nuk binte
ndesh me nocionin abrahamik té vetes njerézore si té afté pér t'u mésuar, si njé vendndodhje e betejés
ndérmjet t& mirés dhe té keges.

Sigurisht, vetja sekulare nuk con automatikisht drejt homonormativitetit né Amerikén e shekullit té
njézet e njé. Kondita té caktuara politike dhe ekonomike té modernitetit g¢ mund té rroken mé sé miri
si kapitalizém i voné kané cuar drejt njé bote né té cilén déshira sundon supreme dhe konditat e
bollEkut té tepért né shogérité “fitimtare” — pa e vraré fare mendjen pér privimin vigan korrespondues
né shogérité “humbése” — ofrojné kontekstin né té cilin déshirat e padepértueshme (inscrutable) mund
té adhuroheshin si¢ duhet; jo thjesht té plotésoheshin, por té shndérroheshin né idhull, té
legalizoheshin, dhe té zgjeroheshin e eksploroheshin pafundésisht. Dhe pérse jo, pér cfaré tjetér
ekziston njé boté gé ka humbur Zotin dhe arsyen e ekzistencés? Mbasi ka shembur komunitetin dhe
familjen e zgjeruar, familja biologjike dhe bérthamé éshté thjesht kufiri i fundit né marshin e
kapitalizmit. Cfarédo tjetér gé mund té thuhet pér kapitalizmin, ajo é&shté e pakonceptueshme pa
sekularizmin, por (njélloj si nacionalizmi) ai &shté ushqgyer shpesh nga entuziazmi, pasioni apo disiplina
e marrézishme fetare.[13]

Alternativa joliberale ndaj vetes kapitaliste moderne ishte vetja marksiste — njé vend qé&, ndérkohé gé i
lagur nga pasioni pér barazi dhe hakmarrje, ishte thellésisht i zbrazét. Kapitalizmi mund té tolerojé njé
fe gé e kufizon veten né administrimin e té varférve, né ushqyerjen e idealeve té veté kapitalizmit, né
justifikimin e fitimtaréve dhe humbésve té tij, dhe/ose né shuarjen e fajit té tij. Por marksizmi, i prirur
mbi konsistencén dhe délirésiné ideologjike, refuzoi té kryente trafik madje edhe né njé fe té tillé
nominale. Marksizmi, pérfundimisht mé modern dhe mé racional se kapitalizmi, do té binte me ngritjen
e postmodernitetit, njé kondité kjo e paré mé sé miri si njé vijimési apo zgjerim logjik i modernitetit, dhe
jo si njé refuzim i kétij té fundit.

Ndryshe nga kapitalizmi, i cili promovon lakminé apo déshirén e zgjeruar si njé parim dhe késodore e
& veten gé té zgjedhé lirisht (“né ményré liberale”) mjetet e saj té pafunda té kénagésisé dhe té
shtrirjes (e kufizuar vetém nga parimi pafundésisht i diskutueshém i jo-démit), vetja marksiste u pérpoq
gé ta kufizonte veten me ané té dogmeés sé saj té materializmit dhe me déshirat gé ajo miratonte.
Mbasi e mposhti armikun e tij, kapitalizmi i voné ka pushtuar tashmé edhe politikén dhe demokraciné
gjithashtu. Detyra e “fabrikimit té miratimit” (manufacturing consent), pér té pérdorur njé frazé té
mirénjohur t&¢ Noam Chomsky-t, mund té jeté paragitur pér heré té paré nga shteti-komb né kohéra
lufte, por kapitalizmi global, né fazén e tij aktuale neoliberale, i ka mpakur shtetet dhe ka marré
pérsipér detyrén e administrimit t& déshirave masive ndérkohé qé thellon iluzionin e zgjedhjes dhe
lirisé individuale. Njé boté e véné kundér ndalesave dhe sanksioneve hyjnore éshté vértetuar se nuk
mund té géndrojé né kémbé jo vetém né sensin shpirtéror por edhe né até material, duke na guar ne
edhe mé shpejt drejt njé apokalipsi ekonomik dhe ekologjik.

Kufijté e historicizmit dhe konstruksionit social

Eshté e pranuar gjerésisht se ndérsa aktiviteti seksual i té njéjtit seks ka gené regjistruar né thuajse té
gjitha shoqgérité e kaluara, homoseksualiteti, ideja gqé persona té caktuar duhet té identifikohen nga
preferenca e tyre seksuale, mbi bazat se kjo éshté njé pjesé themelore e identitetit té tyre, éshté e
konstruktuar nga piképamja sociale dhe e re nga piképamja historike. Pér mé tepér, ndérkohé gé bazat

Page 8
Artikull - Erasmusi



biologjike dhe kulturore té késaj déshire debatohen, shkenca éshté rikthyer duarbosh nga kérkimi i saj
pér njé “gjen gay”. Megjithaté, sipas te'uil-it (interpretimit) té saj, rezultatet futen me kujdes né njé
kornizé postmoderne pér té térhequr vémendjen toné drejt konstruktueshmeérisé sé té gjitha kategorive.

Qé homoseksualiteti &shté njé konstrukt, apo sendértim, kulturor si i kundérvéné ndaj njé konstrukti
biologjik nuk do té thoté se ai éshté i bazuar mbi dicka tjetér e jo njé déshiré té vérteté e té ndjeré
fugimisht. Por sikundér ka théné Imam Gazaliu, “géllimi”, baza dhe pércaktori i gjitha akteve, éshté
gjysmé i vullnetshém né ¢do shembull té dhéné. Me fjalé té tjera, njeriu nuk mund té délirésohet né
cast dhe as nuk mjafton gé thjesht té keté déshirén e miré pér té gené aq i devotshém sa ¢’e ka synim.
Konstituimi i pasionit toné éshté i krahasueshém me até fizik gé ne kemi; pikérisht sikundér njé njeri
ndérton muskuj gjaté njé periudhe té gjaté kohe népérmjet njé procesi gé varet nga stérvitja, disiplina,
dieta, si edhe faktoré té tjeré mjedisor dhe gjenetiké, késhtu edhe pérbérja joné emocionale éshté
multidimensionale dhe vetém gjysmé e vullnetshme. Megjithaté, nga njé perspektivé individuale dhe e
castit, burimi i déshirés sé njé njeriu mund té shfaget i debatueshém. Mjerimi i njé individi té
devotshém homoerotik pérnjémend mund té jeté i madh dhe é&shté pérfundimisht i denjé pér
dhembshuri dhe mbéshtetje, por duhet pasur gjithashtu edhe vetédija e dislokimit té tropeve té tilla né
pérshkrime gé jané, ¢’'éshté e vérteta, kyce pér sendértimin e homonormativitetit.

Pérvec déshirés homoerotike, e cila éshté dokumentuar pothuajse né cdo shoqéri, identiteti
homoseksual gé e fortifikon até si njé té drejté éshté njé konstruksion modern. Né The History of
Sexuality (Historia e Seksualitetit), Fukoja tregon né ményré té spikatur se kéndvéshtrimet e shoqgérisé
peréndimore mbi seksin i jané nénshtruar njé zhvendosjeje madhore gjaté kétyre pak shekujve té
fundit. Marrédhéniet dhe déshirat mes té njéjtés gjini pa dyshim gé kané ekzistuar mé& paré — por
homoseksualiteti nuk éshté konsideruar kurré njé tip biologjik apo njé identitet social. Pérpos Fukosé,
historiané té ndryshém kané argumentuar se ideja e njé roli homoseksual dhe sjelljeje tipike
homoseksuale u shfag né Angliné e fundit té& shekullit té shtatémbédhjeté.[14]

Psikologét, qé né até kohé ende po punonin nén mbetjet e moralit té€ krishteré por pa besimin e
krishteré, u orvatén qé té zévendésonin fené dhe bestytniné dhe qé té kategorizonin té gjitha
fenomenet e ¢rregullta né ményré sistematike. Né kété kérkim, ata e ripércaktuan “sodominé” si njé
¢rregullim (e paré si e démshme pér familjen, e cila asokohe konsiderohej si njé motor i domosdoshém
pér progresin kombétar). Kur njé moralizém i tillé i krishteré rudimentar u vu né shénjestér,
homoseksualiteti u bé njé normalitet i ri, njé identitet me té cilin disa njeréz ishin thjesht biologjikisht té
lidhur. Mé voné, Fukoja rrénjosi risiné relative (dhe késodore kontingjencén historike) té “idesé se
déshirat tona shpalosin njé té vérteté fundamentale pér até gé kush jemi ne dhe bindjen se ne kemi njé
detyrim gé ta kérkojmé até té vérteté dhe ta shprehim até.”[15]

Mé gjerésisht, kritika postmoderne kundéshton jo vetém té vértetat seksuale né lidhje me veten, por
gjithashtu té vértetén né pérgjithési. Té vértetat fetare apo diferencimi fetar i roleve gjinore jané késisoj
jo mé pak té konstruktuara se sa homoseksualiteti. Me fjalé té tjera, ligjérimi postmodern pér
homonormativitetin argumenton jo se ai éshté njé pjesé e esenciale e genies, por se megenése nuk ka
njé normé apo té vérteté apo vete esenciale, dhe késisoj asnjé obligim racional pér té disiplinuar veten,
homonormativiteti éshté po aq i miré apo i keq si ¢do opsion tjetér.[16]

Historianét e shogérive myslimane tregojné njé histori té ngjashme né lidhje me déshmimin e gjeré té
sjelljes homoseksuale, por gjithashtu edhe té mungesés sé dickaje t& ngjashme me identitetin
homoseksual bashkékohor. Khaled al-Rouayheb tregon se né botén tradicionale myslimane, sjellja

Page 9
Artikull - Erasmusi



epsharake apo romantike karshi djelmoshéve pa mjekér ishte mjaft e zakonshme.[17] Ai citon déshmi
té pafunda pér pérhapjen e sodomisé dhe pederastisé, té cilave mund t'u shtohet edhe ajo e
méposhtmja nga al-Akhisari, njé reformist i zellshém osman i shekullit t&¢ shtatémbédhjeté i cili ka
shkruar se:

Né kété kohé, sodomia [Michot e pérkthen kété si “homoseksualitet”] éshté pérhapur né kété bashkési
muhamedane dhe éshté shtriré né gjirin e arabéve dhe joarabéve té saj pa dallim, né gjirin e té
kénduarve dhe té injorantéve, elités dhe njerézve té saj té zakonshém. Ajo ka arritur deri né até piké
sagé ata jané krenaré pér té dhe fajésojné diké gé nuk ka njé mik pa mjekér (amrad), thoné té gjitha té
kéqijat pér té, dhe thoné se ai nuk éshté njeri (ademi) dhe se éshté insan pa shije (medhak).[18]

Pérshkrime té tilla, madje edhe kur korrigjohen pér ndonjé ekzagjerim reformist, shérbejné pér té véné
né piképyetje romanticizimin peitist gjerésisht té pérhapur té shoqérive paramoderne islame. Né
vecanti, referenca ndaj “té kénduarve” né mesin e pederastéve éshté mjaft domethénése. C’ka bie né
sy, pavarésisht nga té gjitha incentivat pér ta béré njé gjé té tillé dhe nga pushteti i zakonit né ligjin
islam, ulemaja nuk e ka justifikuar kurré kété praktiké. Né fakt, t&¢ mohuarit e ndalimit té tij konsiderohej
mosbesim me konsensus, dhe mospajtimet shtilleshin vetém rreth ¢éshtjeve té tilla si né qofté se njé
njeri gé lejonte sodominé me njé skllav mashkull ishte besimtar apo mos vallé duhej té konsiderohej i
dalé nga feja — jo pér praktimin e saj, por pér té besuarit se ajo ishte e lejueshme![19]

Ndonése pederastia né kohéra té ndryshme ka gené e pérhapur, sidomos né gjirin e elités, ata gé
angazhoheshin né njé sjellje té tillé, nuk pretendonin kurré se ishin njé lloj i dallueshém individi me
déshira té dallueshme. Té devotshmit thjesht i cilésonin ata si gjynahgaré. Dikush mund té thoté se
myslimanét e shihnin kété sjellie né po té njéjtén ményré si pirja e verés; nuk ka pasur asnjéheré
dyshime mbi palejueshmériné e saj, madje edhe teksa disa apo madje edhe shumé e plotésonin até
déshiré.

Por cfaré nénkupton pér té tashmen myslimane ky argument né lidhje me konstruksionin historicist té
kategorive sociale? Disa pérdorin njé dikotomi té ekzagjeruar ndérmjet homoseksualitetit modern dhe
sodomisé paramoderne pér té mohuar aplikueshmériné e ndalimit kuranor té homoseksualitetit.

...vepra themelore e [Al-Rouayheb] dhe ajo e Dr. Scott Kugle tregojné gartésisht se duke pérjashtuar
graté dhe ata qé nuk pérfshihen [né?] aktin e penetrimin anal, kategoria e me’bun nuk pérkufizon
individét queer, apo homoseksualé. Kur kané pér ta pranuar liderét myslimané konservatoré se
perifrazimi i teksteve ligjore nuk éshté i dobishém sot? Akademikja myslimane Dr. Kecia Ali ka treguar
se ekzegjetét dhe juristét e té shkuarés kané adresuar déshirén e tepért gé mund té kanalizohej drejt
grave dhe jo orientimin e lindur ekskluziv drejt pjesétaréve té té njéjtés gjini.

Ekzegjetét dhe juristét e té shkuarés operonin né kontekstin e marrédhénieve asimetrike té moshés
dhe statusit ndérmjet partneréve té pabarabarté. Ekzegjeti i shekullit té katérmbédhjeté, Ibn Kethiri, ka
véné né dukje se udhéheqgés myslimané, juristé dhe hafizé té Kuranit kané gené bashkéfajétoré né
liuat — penetrim anal i kryer mbi meshkujt gé pérfshinin té rinjté, skllevérit, apo ata qé klasifikoheshin si
me’buné.[20]

Bazuar mbi hamendésimin se Kurani dhe juristét mesjetaré ishin té shqgetésuar me dénimin kryesisht
té aktit homoseksual, pér shkak t& mungesés sé miratimit, né termat e té genit té kétij akti njé abuzim i
pushtetit ndérmjet partneréve té pabarabarté, dhe duke marré né konsideraté se homoseksualét
bashkékohoré ndjejné njé “orientim té lindur ekskluziv drejt pjesétarit té té njéjtés gjini,” ky argument

Page 10
Artikull - Erasmusi



sugjeron se gjykimi hyjnor i shprehur né shkrimet e shenjta qé nga Torah e deri te Kurani dhe Hadithi
éshté thjesht i vjetruar. Ne na thuhet se baza e kétij gjykimi té shkrimit té shenjté jashtézakonisht té
rrepté ka gené mungesa e miratimit dhe poshtérimi pasues gé i bashkangjitej palés inferiore. Eseja e
Vaid-it (kujtojmé se artikulli €shté editoriali i njé numri reviste sh.p.) sfidon, gjeré e gjaté, spekulimin se
prirja e ndjeré me vértetési ka gené e pérjashtuar nga klasifikimet islame apo biblike t&€ krimeve apo
akteve. Shgetésimi im ka té bé&jé me elementin e pretendimit se natyra e pederastisé e dénuar nga
traditat fetare paramoderne éshté krejtésisht e ndryshme nga shtysat moderne, konsensuale apo
individualisht té pavullnetshme té njé personi homoseksual. Uné kam nxjerré tashmé né pah
véshtirésiné — né mos pamundésiné faktike — té té pérkufizuarit me saktésité miratimit. Ne kemi té
gjitha arsyet pér t&€ menduar se miratimi éshté gjithashtu i konstruktuar nga shogéria, dhe se njé klasé
apo racé njerézish mund té kushtézohet gé té pranojé dhe madje edhe té kérkojé njé lloj té vecanté
trajtimi qé do té shihej si denigrues né kultura té tjera.

Politika e déshirés dhe miratimit mbetet e ndérlikuar. Pér shembull, disa prej atyre qé vetidentifikohen
si homoseksualé pretendojné se zgjedhin té jené ata gé jané madje edhe kur qortohen nga pérkrahésit
e homonormativitetit se pranime té tilla jané politikisht té pavolitshme.[21] Supremacia e vetes
déshiruese dhe individualizmit gé sillen rreth idesé sé miratimit jané padyshim moderne; megjithaté, ne
nuk kemi asnjé ményré gé té pérjashtojmé mundésiné gé disa individé paramoderné té cilét kané
shérbyer si partneré pasivé kané gézuar njé prirje natyrore, apo jané ndjeré té tillé, karshi njé
marrédhénieje té tilleé. C'éshté mé e réndésishmja, né qofté se shkrimi i shenjté dhe tradita i kané
dénuar kaq ashpér sodominé vetém pér shkak se ajo nénkuptonte degradim pér partnerin pasiv, apo
vetém pér shkak se miratimi i kétij té fundit ishte shoqérisht apo strukturalisht i kushtézuar dhe sé
kéndejmi jo me té drejta té plota, e njéjta gjé duhet té ishte théné pér konkubinazhin apo marrédhénie
té tjera heteroseksuale gé shkrimi i shenjté ka sanksionuar. Por qartésisht pérdhunimi, i cili dénohet
universalisht né mbaré ligjin tradicional si njé akt i penetrimit ilegjitim, éshté kategorikisht i dallueshém
nga rasti i marrédhénieve legjitime por té pabarabarta, pasi si Dhjata e Vjetér ashtu dhe Kurani lejojné
marrédhéniet seksuale me konkubinat. Cfarédo sjellje apo politike gé njé njeri déshiron té pérkrahé
sot, gjykimi biblik dhe kuranor mbi sodominé nuk mund t'i kalohet degradimit té partnerit pasiv apo
mungeseés sé pélgimit.

Ne tani i kthehemi klasés sé argumenteve gé i detyrohen njé pérgasjeje té réndé Fukojane (pra,
konstruktiviste sociale té fort€é) ndaj historisé konceptuale, njé klasé kjo gé merr si té mirégené
konstruksionin social dhe sé kéndejmi dekonstruktueshmériné e té gjitha normave. Kur i aplikohet kétij
rasti, argumenti pretendon me efikasitet se koncepti i seksit mashkull-mashkull ishte mjaftueshém
identik pérgjaté 2500 viteve gé ndané profetét Lot (Lut) dhe Muhamed, pagja qofté mbi ta, se Kurani,
Suneti, dhe tradita pasuese qartésisht mbéshtesnin gjykimin e Toras kundér tij. E megjithaté, kur
psikologét e hershém moderné né Evropé shpikén kategoriné e “homoseksualitetit” si njé tip social
disa shekuj mé paré, gjykimi hyjnor krejt papritmas u bé i paefektshém, i vjetruar, irelevant dhe/ose i
pazbatueshém. Sipas kétij kéndvéshtrimi, nocionet e seksit ndryshuan né ményré domethénése vetém
njé heré né historiné e regjistruar: né Evropén moderne té hershme.

Sado e pambéshtetur gé mund té tingéllojé , ky argument éshté i njé copéze me njé kategori mé té
gjeré pretendimesh gé kané té béjné me faktin né goft¢ se normat hyjnore mund t’i mbijetojné
ndryshimit domethénés konceptual né histori. Tendenca poststrukturaliste, historiciste, apo
dekonstruksioniste né historiné konceptuale, e popullarizuar qé nga koha e Nices dhe mandej Fukosg,
éshté, né vetvete, mjaft e dobishme si njé mjet i pjesshém, njé lente népérmjet té cilit dikush mund té
interpretojé zhvillime jashtézakonisht komplekse né historiné njerézore dhe gé ka ekspozuar me

Page 11
Artikull - Erasmusi



sukses pretendimet universaliste té€ modernitetit dhe pozitivizmit. Né kété kéndvéshtrim, té gjitha
konceptet kané historira dhe gjenealogjira. Por né formén e tij té forté, ky kéndvéshtrim shpie jo vetém
drejt nihilizmit, por gjithashtu e ¢cbén veten (pra, ¢cdo pretendim pér konstruksion éshté né vetvete njé
konstruksion). Madje edhe ateistét jané mé té harmonizuar me té véretetén dhe mé né pajtim me faktin
gé ia vlen té kérkohet, se sa konstruksionistét e kulluar, té cilét, njélloj si ekzistencialistét, e
konsiderojné idené e njé Zoti té vérteté tejet té papérfuillshme madje edhe pér ta hedhur poshté até.

Sipas kétij versioni té fugishém té konstruktivizmit social, té gjitha konceptet jané né rrjedhje dhe té
konstruktuara nga piképamja sociale: jeta e amshuar, e mira dhe e kegja, dhe veté nocioni i genies
njerézore kané té gjitha historira. Por — dhe ¢’éshté mé vendimtarja — duke gené se asgjé nuk i
mbijeton krisjeve konceptuale historike, asnjé fe e shpallur né té kaluarén nuk mund té cénojé ndonjé
kuptim apo autoritet jashté késaj rrjedhe historike. Nocioni i njé Zoti té gjithépushtetshém dhe té
gjithédijshém, né kéndvéshtrimin e historicistéve, éshté produkt i té ashtuquajturés epoké bosht (axial

age).

Njé version mé i dobét i konstruktivizmit social do t&é pohonte se tipe té caktuara té koncepteve (le té
themi, ato metafizike) ndoshta mund t'i mbijetojné mosvazhdimésive historike, por jo institucioneve
sociale. Me fjalé té tjera, ligje specifike kuranore mund té cilésohen té vjetéruara pa zhvlerésuar
imperativat e tij té pérgjithshme. Ky k&ndvéshtrim mund té prodhojé njé kritiké té tradités islame gé, né
kéndvéshtrimin tim, lips njé vémendje té kujdesshme dhe té géndrueshme nga shkollarét.

Pérpos kur dikush beson se moderniteti éshté njé thyerje unike dhe e vecanté né historiné njerézore,
njé ngjarje e njé madhéshtie té tillé gé shkrimi i shenjté i Zotit nuk mund ta pararendé até, éshté ende e
véshtiré gé té justifikohet refuzimi a priori i ploté i normave dhe zakoneve islame pér té cilén gjé
modernisté dhe progresivisté té shumté argumentojné. Eshté késhtu pér shkak se Kurani ofron
historiné dhe filozofiné e tij té botés sekulare, pikérisht sikundér bota sekulare déshiron gé té
historicizojé Kuranin. | shpallur né shekullin e shtaté, Kurani pohon shumé prej ligjeve gendrore té
Toras, pérfshiré ndalimin e aktit homoseksual dhe kamatés (riba), t¢ dhéna mbi 1,500 vjet mé herét
Moisiut, ndérkohé& gé zbut disa ligje té tjera periferike. Po té marrim né konsideraté kamatén pér
analogiji: Kurani shprehimisht i dénon cifutét pér “konsumimin e kamatés, kur atyre u ishte ndaluar ajo”
(K. 4:161). Njé historian i ndalesés rabinore té kamatés ka pérshkruar me kronika historike se si ¢ifutét
mbajtén dhe zgjeruan ndalesén e ligjit t¢ Moisiut pér disa shekuj me radhé, por mé pas filluan ta
arsyetonin até kur u pérballén me zgjerimin kompleks tregtar romak né emér té asaj qé ne mund ta
quajmé “ixhtihad”.[22]

E gjitha kjo ka ndodhur pérpara shekullit té gjashté, dhe késhtu ndéshkimi kuranor mund té kuptohet si
konspekti gjygésor hyjnor i kétij “ixhtihadi”, le té themi. Céshtja kétu éshté se logjika e ndryshimit
historik, social dhe konceptual pér ta lehtésuar me shpjegim ndalimin e kamatés nuk i shérbeu
sivéllezérve tané cifuté dhe aq miré. Dhe as Zoti nuk i kurseu ata, me sa dukej, né bazé té parimit “
kul-lu muxhtehid musib” (pra, parimi ligjor islam se ¢do arsyetues ligjor i kualifikuar éshté i sakté, pér
sa kohé gé ai apo ajo béjné té pamundurén). Kurani me sa duket sugjeron se disa ndalesa kané pér
géllim gé té jené té pérhershme.

Imperativi pér té vizatuar kufinj té arsyetuar

Konceptet si edhe normat ndryshojné me kalimin e kohés dhe né njé ményré gé trazojné si edhe i

Page 12
Artikull - Erasmusi



béjné mé té pérulur shkollarét sisitematiké dhe i bishténon krejtésisht té tjerét. Shumé prej koncepteve
tona moderne, pérfshiré homoseksualitetin, madje as nuk kané ekzistuar né té kaluarén e afért. Veté
Kurani ka shfugizuar shumé prej ligjeve hyjnore té shpallura mé herét, dhe ndryshimi historik mund té
jepet si njéri shpjegim pér kété. Por sa adekuat éshté ndryshimi historik si njé shpjegim shkakésor dhe
né cilat raste? Té marrurit e premisés sé pohuar nga té gjitha shkollat teologjike islame se Zoti e njeh
té ardhmen si edhe té shkuarén, dhe késisoj nuk mund té keté déshtuar né pararendjen e njé bote té
ndryshueshme, kérkon gé linja ndérmjet normave apo koncepteve mund té skartohet, dhe ajo gqé nuk
mund té skartohet duhet té vizatohet nga brenda tradités islame, bazuar, né qofté se déshironi késhtu,
mbi aluzionet hyjnore.

Jo té gjithé avokatét e njé revolucioni seksual islam bazohen mbi shkrimin e shenjté apo traditén;
megjithaté, ata gé besojné se udhézimi duhet kérkuar brenda shkrimit té shenjté duhet té pranojné se
interpretimi i tij sistematik mund té bartet vetém né bashkébisedim me traditén gé e ka konservuar até
dhe i ka dhéné kuptim atij pér mése njé mijévjecar. Ne duhet té pranojmé se tradita e mrekullueshme
por e papérsosur (duke gené se éshté njerézore) e Islamit e reflektimit ligjor dhe teologjik nuk ka paré
kurré njé ndryshim kaq dramatik né ekzistencén e saj té gjaté dhe té gjeré. Konditat socio-ekonomike
kané ndryshuar vértet né ményré dramatike, sikundér ka ndodhur edhe me veté epistemologjiné toné.
Dhe megjithaté gjithcka gé lips besimi yné né udhézimin e vijueshém té shkrimeve té shenjta hyjnore,
besoj uné, éshté se kéto ndryshime duhet té jené té gjurmueshme dhe té rrokshme pér mendjen. Kjo e
vendos barrén e provés mbi dijetarét dhe mendimtarét islamé gé té dokumentojné dhe kalibrojné si
ndryshimet ashtu edhe implikimet e tyre. Ata té cilét mohojné peshén e kétij ndryshime apo thyerje me
té kaluarén shpesh gortohen, dhe kjo pér shkak se e meritojné. Ajo cka uné mendoj se éshté mé
rralléheré e cmuar dhe kritikuar éshté pranimi pasim i zhvillimeve té caktuara si t&¢ pashmangshme, né
vend se té historicizohet dhe, sé kéndejmi, t'i béhet rezistencé nevojés sé ndryshimeve qé, né qofté se
pranohen, e béjné udhézimin ligjor dhe etik té Islamit fund e krye inkoherent dhe té pakuptimté.

Né qofté se termat, normat dhe kriteret e imponuara nga kapitalizmi i voné, shteti modern dhe
transformimet e tyre globale pranohen, atéheré fikhu islam dhe normat etike islame mund vetém té
béhen progresivisht irelevante. Eshté pikérisht ky pasivitet i mainstream-it, apo rrymés kryesore,
myslimane gé uné déshiroj té vé né piképyetje gjithashtu edhe né ngritien e homonormativitetit. Né njé
boté té kapitalizmit té voné té mbipopulluar dhe t& mbingjeshur, prokrijimi, apo sjellja né jeté, as nuk
cilésohet tmerrésisht i réndésishém dhe as nuk éshté ekskluzivisht i mvarur mbi njé familje tradicionale
mashkull-femér. Shumica e myslimanéve kané mirépritur shfagjen e familjes bérthamé, e cila éshté
“alergjike” ndaj kushérinjve, xhaxhallarave, dajallaréve, tezeve dhe hallave, prindérve dhe krushqve,
bashké me nevojén moderne pér té gené té lévizshém dhe té pavarur — njé stil jetese gé edhe e
reflekton edhe e kérkon kapitalizmin konsumerist dhe jo familjet dhe bashkésité e dendura, organike,
reciprokisht pérkrahése dhe té zgjeruara qé presupozojné normat, ligjet dhe zakonet kag té shumta
islame. Théné ndryshe, shgetésimi i Sheriatit, i krahasueshém me até té Halakhasé judaike dhe etikés
sé krishteré, pér té mbrojtur familjen, prejardhjen dhe virtytin seksual béhet gjithnjé e mé tepér i
vjetéruar né qofté se termat e kapitalizmit dhe shtetit modern t&€ mirégenies pérgafohen plotésisht. Sa
mé tepér funksione merr njé burokraci sekulare nga familja dhe komuniteti organik, aq mé pak
relevante béhen etike seksuale dhe ligjet e predikuara nga feté abrahamike (uné pérdor cilésorin
organik jo né kuptimin e Dyrkeimit, por mé sakté pér té dalluar komunitetin lokal té bazuar né xhami
dhe né méhallé nga komuniteti fetar global).

Ajo gé éshté né diskutim né modernitetin e voné éshté jo vetém ajo cfaré Islami éshté (njé fe private
apo dicka tjetér), por fakti nése normat islame kané ndonjéfaré kuptimi. Zgjidhja e dhéné nga

Page 13
Artikull - Erasmusi



myslimanét pér shumé ndryshime socioekonomike shpesh nuk ka gené asgjé mé tepér se sa ixhtihadi
copa-copa dhe reaksionar. Pérpjekja profetike, heroike kundér padrejtésive fundamentale dhe
korrupsionit strukturor éshté e rezervuar vetém pér radikalét dhe té marrét, a thua se Islami veté éshté
vetém feja e funksionaréve té bindur té shtresés sé mesme. Né qofté se njé vizion alternativ mé i gjeré
i rezistencés dhe rindértimit profetik nuk e bén Islamin koherent dhe t'i japé njé epérsi vizionare e
proaktive fikhut, kjo duket se do té jeté e ardhmja joné e parashikueshme.

Pérktheu: Arjol Guni

[*] Ovamir Anjum, Editor, American Journal of Islamic Social Sciences Shef katedre Imam Khattab i
Studimeve Islame Profesor i Asociuar, Departmentii Filozofisé dhe Studimeve Fetare Fakultet i Afiliuar,
Departmentii Historisé Universitii Toledos, Toledo, OH

Referenca

[1]Rod Dreher, The Benedict Option: A Strategy for Christians in a Post-ChristianNation (Sentinel,
2017), 9.

[2]Ibid., 10.
[3] Njé cast vendimtar né historiné LGBT ka gené protesta Stonewall e vitit 1969.

[4] Greg Wilford, Independent, 2 korrik 2017, www.independent.co.uk/news/world/europe/angela-
merkel-chancellor-germany-same-sex-marriage-vote-lgbtmuslim-mps-berlin-bundestag-cdu-sdp-
a7819391.html (paré mé 3 korrik 2017).

[5]Brian Leiter, filozof amerikan dhe shkollar i ligjit néUniversity of Chicago Law School, argumenton se
pavarésisht nga ajo qé u thuhet njerézve, gjykimi personal politik dhe moral i gjykatésve té Gjykatés
Supreme, dhe jo arsyetimi ligjor formal, jané té njé réndésie vendimtare né até se ata e pérmbushin
rolin e tyre dhe se si ata emérohen. Shiko idem., “Constitutional Law, Moral Judgment, and the
Supreme Courtas Super-Legislature,” Chicago Unbound, 2015,
http://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1976&context=public law and legal the
(paré mé 4 korrik 2017).

[6]Sipas Public Religion Research Institute, rreth 42 péqgind e myslimanéve amerikané pérkrahin
martesén mes té njétit seks. Shiko Robert P. Jones, “Attitudes onSame-sex Marriage by Religious
Affiliation and Denominational Family,” 22 prill 2015, Public Religion Research Institute,
https://www.prri.org/spotlight/ attitudes-on-same-sex-marriage-by-religious-affiliation-and-
denominationalfamily/#.VZ02XcZVikr (paré mé 26 gershor 2017).

[7]*Hindus, Muslims and Jews Have Highest Retention Rates,” PEW Research Center,5 maj 2017,
www.pewforum.org/2015/05/12/chapter-2-religious-switchingand-intermarriage/pr_15-05-
12_rls_chapter2-02/ (paré mé 28 gershor 2017).

[8]Shikoni, pér shembull, Robert P. George, “Muslims, Our Natural Allies,” 2 shkurt 2014, First Things,
https://www.firstthings.com/blogs/firstthoughts/2014/02/muslims-our-natural-allies (3 July 2017).

Page 14
Artikull - Erasmusi


http://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1976&context=public_law_and_legal_theory
https://www.prri.org/spotlight/

[9]Mendimi islam éshté luhatur historikisht ndérmjet dy poleve: (1) arsyetimi gé éshté kryesisht
autoreferencial ose me véshtrim nga brenda, bazuar mbi normat rrjedhon nga shpallja; dhe (2)
arsyetimi gé éshté kryesisht dialogjik dhe me véshtrim té drejtuar nga brenda, duke pranuar “arsyen”
apo “bonsensin” si terrenin e pérbashkét pér té bindur jomyslimanét pér té vértetén e Islamit. Né kété
rast uné mendoj se éshté arsyetimi dialogjik qgé kérkohet: té tregohet jo vetém ajo gé Islami thoté, por
edhe pérse thoté késhtu.

[10]“Kapitalizmi éshté besimi mahnités se njerézit mé té ligj do té béjné gjérat mé té liga pér té mirén
mé té madhe té kujtdo,” njé deklarim gé& gjerésisht i atribuohet ekonomistit britanik me mjaft ndikim
John Maynard Keynes.

[11]Alan Zarembo, “Many researchers taking a different view of pedophilia: Pedophiliaonce éas
thought to stem from psychological influences early in life. Now, many experts vieé it as a deep-rooted
predisposition that does not change,”LA Times, 14 Jan. 2015,
http://articles.latimes.com/2013/jan/14/local/la-mepedophiles-20130115 (paré mé 28 gershor 2017).

[12]Pér studime gé nxjerrin né pah problemet me kuptimet aktuale té miratimit, shiko Lila Abu-Lughod,
Do Muslim Women Need Saving? (Harvard UniversityPress, 2013), dhe pér argumentin gé miratimi i
liré kérkon gé t'i jepet fund kontratés sé martesés, shiko Anne Phillips, “Free to Decide for Oneself,” né
D. O'Neill et al.(ed.), lllusion of Consent: Engaging éith Carole Pateman (Pennsylvania StateUniversity
Press, 2008). Pér njé trajtim té fundit t& ¢céshtjeve ligjore, shiko “CampusRape: The Problem With ‘Yes
Means Yes,” Time, 29 Aug. 2014, http://time.com/3222176/campus-rape-the-problem-with-yes-means-
yes/; “No doesn’t

really mean no’: North Carolina law means women can’t revoke consent for sex,”"The Guardian, 24
gershor 2017, https://www.theguardian.com/us-news/2017/jun/24/north-carolina-rape-legal-loophole-
consent-state-v-way (paré mé 28 qgershor 2017).

[13]Konsideroni, pér shembull, Bethany Moreton, To Serve God and Wal-Mart: The Makingof Christian
Free Enterprise (Harvard University Press, 2010), gé tregon se si nénshtrimi i vetes ndaj korporatés
globale, forca mé shkatérrimtare unike pér planetin, té varférit, dhe demokraciné, pérdor si burim njé
set mé té thellé idealesh né lidhje me superioritetin e familjes, moralit t¢ mbéshtetjes te vetja, dhe
justifikimin ungjillor té sipérmarrjes sé liré.

[14]Té vjen ndérmend vepra themelore e Mary Macintosh (1968), sociologes feminist britanike dhe
themelueses sé lévizjes modern lesbike dhe gay né Mbretériné e Bashkuar.

[15]Njé autor homoseksual (Jesi Egan) merret me problem se argumenti i konstruktivizmit social i
Fukosé, i pérkrahur me kaq zjarr nga feministet, shkon kundér pretendimit LGBT se identiteti i tyre
éshté i1 pércaktuar biologjikisht dhe prandaj nuk éshté njé zgjedhje gé mund té influencohet.
www.slate.com/blogs/outward/2014/03/04/sexuality_as_social_construct_foucault_is_misunderstood_by

[16]Sigurisht, vénia né diskutim e normave tradicionale kundér sjelljes homoseksuale nuk ka pérse té
Vijé nga njé perspektivé postmoderniste apo gjenealogjike; aktivistét fetaré liberal shpesh i bazojné
pretendimet e tyre né terma gé pérdorin si burim, shpesh pa dashje, njé lloj pozitivizmi moral dhe
diskursi té té drejtave té njeriut gé mund té jeté teorikisht naiv, por gé shpesh ka retoriké té fugishme.

Page 15
Artikull - Erasmusi



[17]Khaled El-Rouayheb, Before Homosexuality in the Arab-Islamic World, 1500 —1800 (Chicago: The
University of Chicago Press, 2005).

[18]Ahmad al-Rumi al-Aghisari, Against Smoking: An Ottoman Manifesto, ed. dhe pérkthyer Yahya
Michot (Markfield, UK: Kube Publishing, 2011), 21.

[19]Ibid., 124.
[20]Junaid Jahangir, “Queer Muslims Deserve More Than Scriptural Zealotry,” Huffungton

Post, 12 July 2013, www.huffingtonpost.ca/junaid-jahangir/queer-muslims_b 3581159.html| (paré mé
26 gershor 2017).

[21]E. J. Graff, “What’'s Wrong éith Choosing to Be Gay? Many gay activists insistthat they were born
this way, hey. But what about those who choose otherwise?”The Nation, 3 shkurt 2014,
www.thenation.com/article/whats-wrong-choosing-be-gay/; Brandon Ambrosino, “l wasn’'t Born
Thisway. I Choose to Be Gay,” 28 January 2014,
http://www.newrepublic.com/article/116378/macklemoressame-love-sends-wrong-message-about-
being-gay.

[22]Hillel Gamoran, Jewish Law in Transition (Hebrew Union College Press, 2008). Si njé rabin pér
Beth Tikvah, supozoj se autori i pérket judaizmit té reformuar.

Date Created
03/12/2017
Author
erasmusi

Page 16
Artikull - Erasmusi



