Marrédhéniet e té krishteréve dhe té myslimanéve sot

Description

Norman Daniel

Fragment i shképutur nga libri i Norman Daniel-it me titull: Islam and the West: The Making of an
Image, (Oneworld Publications; Reprint edition 2009).

Qéndrimi i besimtaréve té krishteré ndaj Islamit né shekullin e tashém ka njé interes té vecanté pér
shkak té rolit qé paraardhésit e tyre mesjetaré luajtén né formimin e opinionit: ai éshté vazhdimi i
vérteté i gjithé asaj gé kemi théné. Fatkegésisht, géndrimi mé pak kundérshtues ndaj Islamit gé u ndoq
nga lévizja romantike nuk u pranua prej disa té krishteréve té pérkushtuar, neveria e té ciléve ndaj
Islamit dukej té rritej teksa shekulli pérparonte drejt apogjeut té perandorisé, sé paku né Francé e né
Angli. Té krishterét anglezé ishin né térési mé té paragjykuarit dhe e shfagnin mé gartésisht e né
ményrén mé té paepur ndikimin e njé tradite mesjetare té pazbutur. Zakonisht, kritikét mesjetaré té
Islamit kishin marré né mbrojtje né rastin mé té keq t& mirén gé u ishte dashur t’ia pranonin Islamit,
ndérsa rishfagja moderne e cdo |éshimi té krishteré té kétij lloji erdhi shumé voné, aq sa véshtiré se
mund té déshmohet pérpara shekullit XX. “Zoti i myslimanéve éshté Zoti yné”, shkruan Carls Gordon
(Charles Gordon), por shumé pak prej atyre qé e kthyen até né njé idhull pas vdekjes, ishin né
njémendje me té né lidhje me géndrimin e tij publik té pazakonté.[1]

Mendimi i krishteré nuk iu pérshtat véshtrimit pragmatist té kolonializmit né zgjerim, sé paku né lobin
misionar, gé i ngazéllehej poshtérimit té& Islamit pérmes epérsisé teknologjike dhe ishte i bindur se
triumfi i kolonializmit ishte pérligjja e Krishterimit. Lexuesit e zakonshém té krishteré mund té kené
reaguar pa paragjykim ndaj rréfimeve dashamirése pér Islamin qé shfageshin heré pas here, por po té
hidhet njé sy né “Martyrdom of Man” shkruar nga Wynwood Reade, e ndoshta edhe né shkrimet e E.
W. Blyden-it, zezakut amerikan qé rizbuloi Afrikén, mund té kuptohet se pse misionarét ndiheshin té
rivalizuar. Islami po bénte pérparime té€ médha né Afriké, sepse ai pérhapej prej tregtarésh gé jetonin
njé jeté té kuptueshme pér popuijt afrikané dhe shpesh ishin edhe veté afrikané. Me pérjashtim serioz
té tregtaréve té skllevérve, ata paraqisnin njé fytyré shumé mé dashamirés pér bujqit e varfér té
kontinentit sesa misionarét e pasur evropiané geé vinin prej njé klase e race sunduese.

Ekspansioni kolonial ishte sfondi i té gjitha marrédhénieve me botén islame né shekullin XIX dhe ai u
shtri né té dy skajet e pragmatizmit administrativ dhe té fanatizmit misionar. Ndaj kétij té fundit, Islami
ishte “antagonisti i madh”. Njé koleksion letrash nga Sir William Muir, themelues i studimeve islame né

Page 1
Artikull - Erasmusi



Edinburg, gé u botuan né vitin 1897 nén titullin e pérgjithshém “The Mahommedan Controversy”
(Polemika muhamedane), pérfshijné vérejtjen qé shpejt do té dilte mode, se “Muhamedanizmi éshté
ndoshta antagonisti i vetém i hapur dhe i frikshém i krishterimit”. Kjo thuhej pa véshtrim largpamés as
té Islamit modern, as té antagonistéve té mévonshém té Krishterimit, por edhe pér kohén e vet kjo
thénie ishte dicka e pamend. Canon Gairdner-i i Kairos mendonte se “Islami dhe Krishtérimi jané té
papérputhshém, ata jané té ndryshém né karakter, né shtrirje dhe né simpati”. “Muhamedanizmi...
shkatérroi tokén”, thoshte Karl Krumm, njé tjetér misionar né Afrikén Peréndimore e Lindore, qé
shtronte edhe pyetjen: “a mund té jeté profeti i rremé zot i tokés soné té errésirés?’[2] Vepra “Life of
Muhammad” (Jeta e Muhamedit) e Muir-it na ¢udit sot teksa na shfaget aspak mé dashamirése ndaj
Islamit sesa vepra e pararendésve té tij mesjetaré. Sikurse Vensan dé Bove (Vincent de Beauvais), ai
gjithashtu garkullonte njé pérkthim té shkurtuar té té “Risales” sé pseudo-Kindit dhe njélloj si kluniakét
e pérdorte até pér géllime misionare. Mund té shohim pak gjé mé té miré sesa autorét mesjetaré né
kohén kur veté gjyshérit tané flisnin me té njéjtén egérsi krejt t& pazbutur krahasuar edhe me mé té
kéqijté prej tyre.

Né mos pér ta vlerésuar Islamin, sé paku né dicka prej kritikés sé tyre shogérore, ata ishin né kontakt
me kohén e vet, vecanérisht né lidhje me pozitén e gruas. Lévizja e tyre ndoshta mbérriti majén né
Konferencén Botérore Misionare (World Missionary Conference) né Edinburg mé 1910. Kishte njé
kérkesé té gjeré qé geveria t¢ mos géndronte asnjanése. Madje kishte edhe njé thirrje drejtuar
misionaréve gé té merrnin pjesé né geveri. Nése dikush do t'ua kishte véné veshin atyre, por askush
nuk e béri, do té kishte ndodhur njé katastrofé e papérfytyrueshme koloniale. Kur pak pas késaj, S. M.
Zwemer pérhapi njé studim disi dashamirés pér Islamin né garget misionare, kjo ge shenjé e njé
ekumenizmi té ri. Né fréngjisht, Henri Lammens ishte njé studiues shumé mé origjinal se Muir-i, me
njohuri té vlefshme historike, por edhe ai nuk ishte mé pak armigésor ndaj Islamit. Gjer né kété piké, té
krishterét si té tillé, pér turp té vet, nuk kishin kurrfaré idesh té reja pér té ofruar, pérve¢ nése pranojmé
studiues té tillé té hershém té historisé sé marrédhénieve kristiano-myslimane si Asin Palasios (Asin y
Palacios).

Kéndvéshtrimi pragmatist i pérvetésuar prej administratoréve kolonialé francezé e anglezé, gé ishin
veté mé sé shumti té krishteré praktikues dhe qé nuk donin té trazonin myslimanét, nuk mund té
merret si i krishteré né origjiné pér nga frymézimi. Kjo ishte vetém ¢éshtje e shmangies sé ngacmimit
apo té zemérimit té njé publiku mysliman. Institucionet e shteteve latine né Kryqézata bénin kompromis
mé sé shumti né po kété ményré praktike. Bonaparti né Egjipt synoi mé tepér, duke dashur té
shfrytézojé dashamirésiné ndaj Islamit né stil romantik, cka pararendésve té tij mesjetaré as qé mund
t'u shkonte ndonjéheré né mend, por ata do t'i kishin kuptuar sunduesit kolonialé britanik né Indi e né
Sudan gé u géndronin trysnive misionare. Administratorét francezé, né térési, duken té kené gjetur
mjete pér té shfrytézuar misionet pér pérforcimin e sundimit kolonial. Né té dyja vendet, ideja e njé
“misioni qytetérues” té krishteré u pérforcua né vijim té shekullit XIX.

Page 2
Artikull - Erasmusi



Pushtimi i Sudanit né vitet e fundit té shekullit i detyrohej goxha mbéshtetjes sé lobit misionar, por
megjithaté Kitchener dhe pas tij edhe Wingate, i pérjashtuan me vendosméri misionarét prej veriut
mysliman. Kleriku axhami anglikan (mé voné ipeshkév) Gwynne, edhe népérmjet masonerisé dhe zellit
pér té luajtur skuosh dhe golf, arriti ca mé tepér se nderim né bashkésiné britanike; me
mendjemprehtési, ai druante se sundimi perandorak do té zhdukej pér mungesé té “strukturés morale”
dhe interesohej né ményré naive pér Jezuin e Islamit, “nebiyesu”, me sa duket duke e gémtuar
informacionin e vet rishtas. Té krishterét besimtaré dinin pak gjé pér arritjet mesjetare, frytet e té cilave
trashégonin.[3]

E megjithaté, mé shumé se njé shekull mé herét, ideja e njé motivimi vegan té krishteré pér tolerancé
ishte shfaqur né ditét e para té Revolucionit né Francé. Abati Hanri Baptist Greguar (Abbé Henri
Baptiste Grégoire), jo aq pér até pak gjé gé ishte né gjendje té thoshte pér Islamin, por duke
ndérthurur besimin fetar dhe até revolucionar, kumtoi njé gasje térésisht té re. Si njé revolucionar gé
fliste gjuhén e politikés bashkékohore, si njé besimtar katolik gé kundérshtonte té fajésonte pér
apostazi pérpara Konventés kolegét e tij me reputacion té keq, me mbrojtijen e tij pér té drejtat e
barabarta pér cifutét, i pararendi revolucionit. Ai Iévdonte osmanét pér tolerancén e tyre, ishte njé
antikolonialist i deklaruar dhe “I'ami des noirs” (miku i té zinjve), “constant défenseur des leur droits”
(mbrojtés i pérhershém i té drejtave té tyre), duke u parapriré shokéve té tij revolucionaré. Njé i
krishteré, madje jansenist, besim prej té cilit shpérthente njé dashamirési e zjarrté pér kundrejt rasteve
jo té krishtera apo fetarisht asnjanése té kohés, ishte shenjé e hershme e njé zhvillimi kritik pér
marrédhénien e ardhshme té Krishterimit me Islamin. Do té ishte anakronizém té kérkohej ndonjé
precedent pér njé pluralizém té tillé té pasionuar né periudhén mesjetare.[4]

Kur doli né drité botimi i paré i kétij libri, pérpjekjet pér fillime té reja té njé té kuptuari vecan té krishteré
té Islamit dukej t& premtonte njé epoké komunikimi té bollshém e ndoshta edhe té ndérsjellé. Njé ndér
shenjat e para té njé kérkimi té ri pér té kuptuar ishte njé libér i vogél i shkruar nga [Jean] Abd el Jalil
(“Aspects intérieurs de I'lslam”, 1949), qé, pér sa métonte modestisht t& bénte, nuk éshté kapércyer
asnjéheré. Autori ishte njé i krishteré i konvertuar e fetar dhe ai e véshtron shpirtéroren myslimane pér
té paré se cfaré ajo mund t'u mésojé té krishteréve. Njé citim nga Pascal pérmbledh até cka ai beson
se duhet té jeté rregulla e gjithé kétij diskutimi: “Agréer avant de démonstrer.” Njé vepér thellésisht
origjinale nga Youakim Moubarac, “Abraham dans le Coran”, 1958) éshté revolucionare né trajtimin gé
autori i bén Kuranit, duke njohur, respektuar dhe pérdorur né ményré kritike géllimin fetar té tekstit dhe
duke kérkuar né figurén e Patriarkut njé pikétakim té pérbashkét pér myslimanét dhe té krishterét. Ai
ishte njé pararendés i té gjithé atyre qé kané theksuar gé atéheré karakterin e pérbashkét té fesé
abrahamike, myslimane, té krishteré e ¢ifute. Vullneti i tij i miré vazhdoi té shfagej né veprén e tij
“Pentalogie islamo-chrétienne”. Té tjeré té krishteré lindoré frankofoné kané shkruar vecanérisht pér
Jezuin dhe Mariné e Kuranit. C'éshté mé e réndésishmja, Koncili i Vatikanit [Vatican Council 1] ka
pranuar se myslimanét marrin pjesé né “besimin e Abrahamit” dhe “me ne [adore] té vetmin Zot,
méshiruesin, gjykuesin e ardhshém té njerézve né ditén e fundit.”[5]

Disa autoré kané béré té pérmbushet njé premtim i hershém. Né anglisht, Kenneth (tani Ipeshkév)
Cragg u ka mésuar té krishteréve t&€ mésojné veté fené e tyre prej Kuranit. Shkrimet e tij pérbéjné
ndoshta analizén mé té thellé té Islamit né anglisht dhe pérfshijné “The Event of the Quran” dhe “The
Mind of the Qur'an”; edhe dy vepra té tjera pérmbledhin pér njé publik mé té stérholluar marrédhéniet
thelbésore té dy feve: “Muhammad and the Christian” dhe “Jesus and the Muslim”. Kjo e fundit ka té
béjé si me vendin formal té Mesisé né Islam, ashtu edhe me géndrimet praktike té myslimanéve sot.
Cragg ka pasur mé pak ndikim t&é menjéhershém nga ¢’besoj se do té keté pasur sé fundi, pjesérisht
ndoshta pér arsye se ai, né até gé thoshte, nuk do té bénte kurré kompromis pér hir té leximit té lehté.

Page 3
Artikull - Erasmusi



Besimtari i krishteré gé nuk e ruan né lexim até cka nuk éshté aspak né c¢do rast njé temé e lehté, do
té humbasé mundésiné mé té miré pér té mésuar prej Islamit apo edhe rreth Islamit.

Né Francé, Jacques Jomier ka pérmbushur dicka té té njéjtit funksioni si Cragg-u né Angli. Si njé
dijetar g€ nuk ishte mé pak i pérpikté, ai éshté disi mé pak i ashpér e i pakompromis me lexuesit e vet.
Té bésh krahasimin me autorin francez dhe katolik, Louis Gardet, do té thoté té zhvendosesh né njé
fushé té ndryshme té studimit dhe né njé stil t& ndryshém té vlerésimit té Islamit. Gardet éshté njélloj i
interesuar pér ta paragitur té vértetén, por ka njé ndryshim né até cka theksohet, si njé géllim pér té
mésuar rreth Islamit dhe jo pér t& mésuar Krishterimin prej tij. Nuk éshté kurrsesi poshtéruese pér njé
té krishteré t& madh dhe shérbétor besnik té ekumenizmit né lidhje me Islamin, té thuhet se gasja e tij
éshté mé e vecanté, sepse éshté mé historike sesa ajo e Cragg-ut; ose pér t'u marré, né hije té zbehta
té kuptimit, mé shumé me myslimanét sesa me Islamin.

Grandet-ja, né “La Cité Musulmane”, ishte edhe njé pionier i gasjes sociologjike gé, shumé kohé
pérpara ngritjes sé “republikave islamike”, njohu pamundé&siné e ndarjes sé fesé sé shogérisé islame
nga feja personale e myslimanéve. Kjo ngjan si njé ndryshim i konceptit té studiuesve mesjetaré se
Islami ishte antishogéror dhe veganérisht i kundért me té mirén e shtetit. Te Gardet-ja hasim té
krishterin e pérkushtuar, dituria e té cilit nuk cenohet dhe éshté e pavarur prej besnikérisé sé tij té
njohur, por té padukshme fetare.

Me mikun e ngushté dhe kolegun e tij, dominikanin egjiptian dhe eksponentin e pérhershém té
dialogut, G. C. Anawati, Gardet-ja shkroi “Introduction a la théologie musulmane”, gqé ishte njé klasik i
vérteté tridhjeté vite té shkuara, dhe qé té dy vijuan gjaté gjithé jetés studime té métejshme té
frytshme. “Introduction” ishte njé vepér themelore qé tregonte paralelin e afért né zhvillimin e dy botéve
té studiuesve té Krishterimit mesjetar dhe té Islamit. Dallimet mes dy botéve shfagen si dallime té
Iéndés, shpesh né paralel, ndérsa ngjashmérité né metodologji spikasin. Mendimtarét e té dyja feve,
sé paku né kété periudhé, kishin shqgetésime teologjike té ndryshme, por gjithsesi té ndérlidhura, gé
ata i shtjellonin né ményra té njéjta. Kjo nuk do té ishte e kuptueshme né kohén kur ngjashmérité
merreshin pér t& mirégena pa u pohuar. Ne nuk e vérejmé ajrin gé thithim gjersa ta kuptojmé se i éshté
béré aq i ndotur sa s’durohet.

Ka pasur njé pérparim té konsiderueshém né njé studim té tillé, jo vetém pér veté Islamin, por edhe pér
historiné e marrédhénieve mes dy feve, jo vetém si bashkési, por si besime dhe kétu kontributi i
krishteré i drejtpérdrejté gjen shprehje me kéndvéshtrimet e veta. Anawati shkroi njé libér té ngjeshur,
por gjithépérfshirés mbi burimet né arabisht té historisé sé polemikés mes té krishteréve dhe
mylismanéve: “Polémique, apologie et dialogue islamo-chrétens”. Ai e shtjelloi polemikén veté né njé
ményré saktésisht joevazive, por kjo ishte tejet e urté pér t'u lidhur me “dialogun” me té cilin autori
kishte aq shumé pérvojé personale. Vija ndarése mes té dyjave éshté shumé e hollé dhe pércaktohet
mé shumé prej tonit dhe qgéllimit sesa prej kategorizimeve arbitrare.

William Montgomery Watt, njé prift prej Kishés Episkopale t& Skocisé, éshté autori i shumé librave mbi
té dyja feté. Ai u bé fillimisht i njohur me punimet e tij t& shkélgyera “Muhammad at Mecca’ dhe
“Muhammad at Medina”, té cilat, pavarésisht se nuk e revolucionarizojné vlerésimin e krishteré pér
Profetin, e ndryshojné theksin, ashtu gé lexuesi, pérmes gasjes historiko-antropologjike, térhiget dhe
lejohet né njéfaré mase gé té pranojé vetédijen myslimane pér Profetin. Watt-i nuk ka [has never
avoided] kurré polemiké dhe vepra e tij “Islam and Christianity Today” paraget konceptin e té vértetave
“ikonike” si té pranueshme né ményré té gjithésishme. Késhtu, udhétimi i magjistaréve nuk kishte
ndodhur, por ai nénkuptonte dicka té vérteté, domethéné gé feja éshté pér krejt botén; po késhtu edhe
ngritja prej Abrahamit e Shtépisé sé Zotit né Meké. Ky mendim mesjetaréve do t'u kishte ngjaré si

Page 4
Artikull - Erasmusi



pérmbysje e té vértetave koképoshté. Nése nenet e besimit apo rréfimet e Shkrimit jané vetém
mbijetesé e té menduarit “imagjinues apo perceptues”, i afrohemi pohimi se nése hegim mjaftueshém
né secilén ané, 0 do té jeté e barabarté me 0. Njé veleti e tillé mendore merr parasysh studimet
moderne, por ajo nuk do té kishte gené e mundur né Mesjeté.

Anawati dhe Gardet-ja kéqgyrén, gjithashtu, sé bashku pérvojén e pérbashkét mistike té té dyja feve.
Nismétari i madh i mendimit se té krishterét dhe myslimanét e kané té pérbashkét kété pérvojé fetare
ishte Loius Massignon, njé prej themeluesve té studimeve né té kuptuarit e krishteré. Ndikimi i tij, si
shkrimtar e si mésues, ka gené i pérhapur gjerésisht, vecanérisht né gasjet franceze ndaj Islamit.
Studimi i tij thellésisht origjinal i El Halaxhit éshté kundérshtuar nga disa myslimané si kegkuptim i njé
figure mé shumé politike sesa fetare, por kjo nuk ia ul vierén pretendimit té tij kryesor. Konvertimi i tij
né Krishterim nén ndikimin e El Halaxhit pérkujtohet, apo pérkujtohej, mbi njé pllaké né katedralen
katolike té Bagdadit. Massignon-i ge njé njeri i spikatur, gqé ngjalli besnikéri t& fugishme mes
pérkrahésish; por edhe temat e tij nuk kané thuajse fare ndonjé paralel né pérvojén mesjetare.

Njé pérpjekje kag e konsiderueshme prej késo mendjesh té klasit t& paré, jo shumé kohé mé herét nuk
pérbente njé premtim té lumtur pér té ardhmen né krahasim me até cka do té justifikonin ngjarjet e
mévonshme. Pér shkak té urrejtjes pér Islamin, té trashéguar prej té krishteréve nga e shkuara e tyre,
dukej sikur pér ta ia vlente t& merrej njé nismé. Vérejmé se kjo nuk ishte krejtésisht zhgénjyese, por
megjithaté ndodhi shumécka pér t'ia ulur réndésiné. Askush né até kohé nuk parashikonte njé pérgjigje
té zeméruar apo pérbuzése ndaj gjithckaje peréndimore prej myslimanéve né njé shkallé té gjeré.

Ka njé hapésiré ku ekziston nj¢ mundési e mjaftueshme dialogu. Ekziston vullnet i miré dhe interes né
njé publik t& vémendshém né té dyja palét, por ky nuk éshté njé takim fesh. Ky éshté njé vlerésim i
ndérsjellé i kulturave, sepse kryesisht né fushén e studimit kulturor e sociologjik, ku éshté me réndési
besnikéria vetjake fetare, intelektualét gjejné njé truall t& pérbashkét. Kjo u ilustrua né rrjedhén e
dialogut euro-arab, té organizuar prej Ligés Arabe dhe Komunitetit Evropian, té organizuar né
Hamburg mé 1985. Disa besimtaré morén pjesé nga té dyja palét, por takimi ishte edhe njé nderim pér
nocionin e shekullaritetit. Disa studime té krishtera shtrihen né tema shekullare; Régis Morelon prej
Institutit Dominikan té Studimeve Orientale (Institut dominicain d’études orientales) né Kairo éshté
specialist né astronominé mesjetare arabe.

Né pérgjithési, éshté e vérteté se myslimanét kané gené mé pak té interesuar sesa autorét e krishteré
pér aspekte thjesht fetare t& bashkébisedimit ekumenik, ndoshta sepse ata jetojné ose né vende té
ndértuara mbi baza té gjera e té géndrueshme me miratimin e njé shogérie té téré, ku nuk ndihen nén
trysniné e kurrfaré nevoje pér té kérkuar miq nga jashté, ose tjetérkund si pakica, ku ndihen té
rreshtuar pér betejé kundrejt njé bote té huaj. Disa myslimané pranojné po aq pak truall té& pérbashkét
sa ¢'pranonin té krishterét né Mesjeté dhe denoncojné historiné e gjaté té agresionit té krishteré
(Krygézatat dhe kolonializmin) ashtu sikurse mesjetarét denonconin agresionet arabe dhe vitet e
hershme té Hixhretit.

Vecantité i pérbéjné njeréz té vecanté. P&rpara botimit té paré té kétij libri, Cragg-u kishte pérkthyer né
anglisht nén titullin “City of Wrong” (pérkthyer né fréngjisht si “La Cité Inique”), njé vepér té spikatur té
shkruar nga Kamil Husein (Kamel Hussein), gé na tregon historiné e kryqézimit né kéndvéshtrimin
mysliman, ndaj edhe flet thjesht rreth géllimit pér té krygézuar; megjithaté, ky rréfim, gé mohon njé nen
gendror té besimit té krishteré, éshté thellésisht dhe cuditérisht dashamirés ndaj idesé sé krishteré.
Autori i tij nuk bénte pjesé né rrymén gendrore té mendimit aktual mysliman, por ai duket té theksojé
njé rrugé ku té dyja feté mund té takohen, edhe aty ku ato kundérshtohen me njéra-tjetrén né ményrén
mé té thellé, dhe nése ekumenizmi mund té keté vértet njé té ardhme, kjo &shté rruga né té cilén ai

Page 5
Artikull - Erasmusi



mund té géndrojé.

Popujt arabé besojné se kolonializmi ishte burimi i mjerimit té tyre, por pavarésia formale nga pushteti
kolonial u ndihmoi atyre shumé pak; nga ana e tij, nacionalizmi pati sukses né té sfiduarit e Peréndimit,
por ai gjithsesi nuk béri mjaftueshém; dhe forca e ekstremistéve tani géndron né thirrjen e tyre té
déshpéruar pér njé refuzim té ploté té kulturés peréndimore, sé fundi té identifikuar si fajtori i vérteté e i
pérhershém dhe mjeti i njé korrupsioni e pabesie té huaj, jo vetém kundrejt Islamit, por edhe kundrejt
traditave té shoqérisé islame. Kjo éshté ndérlikuar nga njé besim i disa prej myslimanéve, shumé prej
Véllazérisé Myslimane (lhvan el Muslimin) dhe “a forteriori” prej “grupeve” gé jané ngritur mbi géndrime
té skajshme e me ndikim vdekjeprurés, se géndrimi agresiv u imponohet atre né vetémbrojtje prej asaj
gé ata, pa béré kurrfaré dallimi, e quajné bota “e krishteré” (cka ajo nuk éshté prej kohésh) e
“kryqtaréve”. Ata duken té paafté té pranojné se Peréndimi nuk éshté i krishteré, apo se shogéria
evropiane dhe amerikane dhe politika e tyre éshté krejtésisht e shekullarizuar. Té thuash se Peréndimi
nuk éshté mé i krishteré, as kolektivisht e as né shumicé té qytetaréve té vet, éshté e pakuptimté né
botén arabe, ku ajo ¢cka ne trashégojmé pércakton besnikériné dhe identitetin toné kolektiv dhe ajo ¢cka
ne mendojmé mat vetém besnikériné toné individuale ndaj asaj trashégimie.

Ata kuptojné mjaft pér té ditur se armiku i tyre kryesor éshté “shekullarizimi”, apo myslimani “i pafe” ose
dikush gé nuk e pranon konceptin e tyre té Islamit “té vérteté” dhe té patémeté. “Faraoni” Enver Sadat
ishte arketipi i késaj. “Té krishterét” né mitologjiné e tyre kané njé vend, né té cilin nuk tolerohen fort
deri né até shkallé sa ¢'e kérkon ¢do lexim i ndjeshém i Kuranit. Kété ata e shfajésojné né terma té
luftés sé shenjté, gé genkésh vetém né pérgjigie t& “Krygézatés” sé méparshme dhe ata vértet
ushqgejné friké (dhe mé duhet té shtoj edhe urrejtje) ndaj “kryqgtaréve”. Nga ana intelektuale, interpretimi
i tyre historik, megjithése pérbén njé pérmbysje té piképamjes peréndimore té pranueshme pér njé
lexues té krishteré, nuk pi ujé, por ata kané gjithsesi njéfaré justifikimi. Ideja mund té nxirret fort miré
prej koncepteve evropiane pér historiné. Mburrja e misionaréve té shekullit XIX ishte, sic e kemi parg,
epérsia e tyre e krishteré dhe koloniale, ¢cka shkaktonte njé neveri té hidhur. Né vitin 1917, hyrja e
Allenby-it né Jerusalem u pa gjerésisht né Britani si njé fitore pérmbyllése e Krygézatave, njé prej
gafave klasike té historisé, por kjo i jep njé ngjyrim e kuptim té miré zemérimit mysliman ndaj
“krygtaréve” moderné. Nése kolonializmi éshté njé lloj Krygézate, té gjitha traditat dhe zakonet
peréndimore jané “té krishtera” dhe ¢do autor “i krishteré” mund té quhet me té drejté “kryqtar”.

Kundérshtimi i rigjalléruar islam i gjithckaje peréndimore éshté kritik pér marrédhéniet me té krishterét
dhe priret té ringjallé frikén e vjetér kundrejt Islamit ndér evropianét paskolonialé. Profesor Jacques
Ellul, njé studiues i spikatur, beson né kércénimin ushtarak té Islamit ndaj Peréndimit, megjithése as
Irani, as Iraku, as grupet libaneze, as kolonel Gadafi nuk mund té béjné lufté pa armé té prodhuara né
Peréndim. Ai mé shkruante, “il est stupéfiant que vous ignoriez ce qui se trouve a toutes les pages du
Coran, « vérité absolue qui doit étre répandue dans le monde entier » et si, en fait, le monde n’est pas
musulman, en droit, il devrait I'étre.” Kjo sigurisht gé vilen edhe pér Krishterimin. Sipas tij, ndryshimi
éshté se Islami pérhapet vetém me forcé — “répandu... exclusivement par la guerre et la violence.” Kjo
me siguri mund té ishte shkruar né Mesjeté.

Ellul-i éshté protestant, por kétu edhe njé konceptim vecanérisht katolik dhe frankofon, pjesérisht pér
shkak té angazhimit ish-kolonial t& Francés ndaj kishés maronite né Liban dhe pjesérisht pér shkak té
njé tradité mé té vjetér e meé té gjeré té ndérhyrjes pér té mbrojtur té krishterét. Té krishterét lindoré
tani jané gjithashtu mé pak prané myslimanéve. Shumé maronité kishin neveri ndaj njérit prej
patriarkéve té tyre gé tregoi njé vlerésim ekumenik pér Islamin dhe u béné géndresé lévizjeve té njé
tietér patriarku ndaj pages konfesionale. Kjo prirje pér kthim prapa né marrédhéniet myslimano-té
krishtera ka ndodhur aty ku urrejtja ka gené endemike. Megjithaté, marrédhéniet edhe né Egjipt nuk

Page 6
Artikull - Erasmusi



jané aq té mira sa ¢’ishin né ditét e hershme té Vafdit.

Anawati ka botuar vendimin juridik té kryemyftiut egjiptian mbi statutin e grupit “Hijra w’al takfir’ nén
titullin “Une résurgence du kharijisme au XXe siecle: I'obligation absente”. Shejhu dénon géndrimin
ekstrem islam té mbéshtetur né autorin mesjetar lbn Tejmije dhe né até modern Sejid Kutb dhe késhtu
mund té métojé njé respektim revolucionar. Megjithaté, sikurse né té gjitha rastet e herezisé, pér
heretikét jané ortodoksét ata qé jané heretikét. Nga ana historike, gjykimi i shejhut éshté sigurisht i
sakté, por ne nuk mund té parashikojmé té ardhmen; dhe cka ajo mund té dénojé, mund té jeté
ortodoksia e sé ardhmes. Sé paku studiuesit e krishteré po ecin né kéto hapa.

Ekstremistét jané té vetém né pérdorimin e dhunés, por jo né ndjesité e tyre té tjera dhe pér kété kemi
njé shembull té& shkélgyer. Mahmud Shakir, njé historian i zoti egjiptian, me njé regjistér té gjaté dijesh
serioze, né vitin 1987 nxori botimin e dyté té tij té poetit E| Mutenebbi, me njé hyrje té gjaté né té cilén
ai rishikonte gjendjen e historiografisé islame. Qéllimi i tij Eshté té korrigjojé kéndvéshtrimin e gabuar té
historisé peréndimore. Pér ta pérmbledhur trashé: askush gé nuk ka lindur arab nuk mund té japé
ndihmesén e tij né historiné arabe dhe askush pérve¢ myslimanit nuk mund té thoté dicka té dobishme
pér Islamin. Pasi u mposhtén né jug prej ushtrish myslimane né kohén e lindjes sé Islamit, priftérinj té
krishteré dhe kreré feudalé u térhogén né veri dhe banda murgjish jehuan né Evropén Veriore pér té
rekrutuar ushtaré barbaré; por ngazéllimi fillestar i krygtaréve té suksesshém shpejt u kthye né
déshpérim. E po késaj domethénieje ishte rénia e Kostandinopojés, duke krijuar turp, terror, zemérim e
smiré dhe priftérinjté e murgjit i shuméfishuan pérpjekjet e tyre pér té pérgatitur njé lufté té re e mé
mizore (kjo éshté, ndoshta, njé¢ kapércim tek kolonializmi). Kronologjia na lejon té kapércejmé né
shekuj e ¢céshtje. Akuini genkésh thjesht njé zbatues i filozoféve arabé, por nuk ka kurrfaré gjurme gé
té tregojé se Shakiri ka paré tekstet origjinale peréndimore. Ai rishkruan historiné evropiane né
kontekstin e njé reagimi té vazhdueshém ndaj ndikimit islam nga ana e klerit, réndésiné e té cilit ai e
zmadhon. Dhe atij do t'i duhej goxha mé tepér studim tejet i hollésishém i Peréndimit nga sa ai duket té
keté béré, pér t&¢ mundur t'u béjé ndonjé pérshtypje té diturve peréndimoré. Kjo éshté pér té ardhur
keq, sepse shumé prej asaj gé ai thoté, né té vérteté, do té€ mund té diskutohej prej dikujt me té njéjtat
njohuri té hollésishme rreth burimeve aktuale gé ai veté ka prej IEndés né arabisht. Ai me siguri do té
thoshte se edhe sikur té ishte e vérteté gé ai e shtrembéron historiné evropiane, kjo do té ishte vetém
ajo ¢ka historianét e pamarrévesh peréndimoré kané béré me Islamin.[6]

Njé tjetér dukuri éshté e kundérta e Ellul-it — konvertimi i intelektualéve té shquar peréndimoré. Pér
kété, shembulli mé i miré éshté sérish njé francez, Rauger Garaudy. Uné veté isha né Kairo né kohén
e vizités sé Garaudy-t me rastin e njémijé vjetorit té El Ez’herit dhe ajo vizité ishte treguese e
mundésive té sé ardhmes. Ai u dénua pér herezi elementare prej shehut konservator té Ez’herit, cka |1
té kuptohet se fryma evropiane nuk shogérohet miré me Islamin ashtu si¢ e njohim ne até. A mund ta
ndryshojé Islami frymén e Evropés apo Evropa frymén e Islamit? Ky nuk éshté njé spekulim i
pakuptimté retorik; pérplasja me shpirtin liberal éshté mé e thellé sesa pérplasja me Krishterimin.

Ky libér kishte té bénte me marrédhéniet ndérmjet dy kulturave, asaj arabe dhe asaj evropiane. Né
tridhjeté vitet e shkuara né Evropé dhe né Amerikén e Veriut cilésia e té kuptuarit t&é arsimuar né
pérgjithési dhe e té shkruarit prej autoréve gé nuk jané vecan té krishteré, apo qé nuk shkruajné vecan
si té krishteré, éshté rritur shumé dhe tani niveli i popullarizimit intelektual éshté ngritur shumé. Ky libér
kishte té bénte, gjithashtu, me marrédhéniet ndérmjet dy besimeve. Autoré té krishteré, veprén e té
ciletve e kam pérmendur, jané mes atyre gé kané shfaqur disa mundési té mirékuptimit.[7]
Ka pasur komunikim té vérteté né njé shkallé té vogél e kryesisht individuale, por, pavarésisht disa
grumbullimeve té réndésishme, dialogu efikas né planin fetar ka qgené i kufizuar. Nj& numér i
réndésishém takimesh jané organizuar mes myslimanéve dhe té krishteréve dhe kéto kané treguar sé

Page 7
Artikull - Erasmusi



paku vlerén e déshirés sé miré dhe té mirékuptimit té ndérsjellé. Autorét pér té cilét kam folur né kété
kapitull jané thjesht ata qé, sipas mendimit tim, ilustrojné pika me interes té vecanté né pikévéshtrimin
e kétij libri.

Drejtori i Institutit Dominikan té Studimeve Orientale (Institut d’études orientales) né Kairo pyeti njé
shejh té ardhur si vizitor nga ElI Ez’heri se ¢faré mendonte pér njé libré té njé autori té njohur té
krishteré. Shejhu iu pérgjigj se libri ishte i miré, por se asnjé i krishteré nuk mund té shtjellonte njé
temé islame si¢c do té bénte njé mysliman (ndoshta duke nénkuptuar njé “té lindur mysliman”). Kjo
géndron né zemér té problemit. Njohuria peréndimore pér Islamin kapérceu né pérpjekje prej njé bote
té mosbesimit e té mospérfilljes pérmes njé ecurie té vetékorrigjimit, por gjithsesi ge e shtrénguar té
mbetet e papérsosur pér arsye se ky proces nuk vinte nga brenda. Shkrimet e té Murat Beut (Murad
Bey), té konvertuarit té shekullit XVI, duken té kené hedhur rrénjé né botén islame, por bota osmane
ishte pér vete e re né Islam. Anasjelltas, rasti i Rushdiut 1é té kuptohet se éshté mé e lehté té
pérvetésosh mosbesimin sesa besimin e rrénjosur né kulturén arabe. Autori i krishteré Mubarek
(Moubarac) éshté né médyshje té thellé prej problemesh té arabitetit (arabité), por né kété fazé mund
té jeté mé e lehté pér njé té krishteré sesa pér njé mysliman gé té dallojé besimet e pérbashkéta té té
dyja feve dhe ndoshta mé e lehté pér njerézit e thjeshté sesa pér intelektualét e secilit besim.

Indiferenca dhe pragmatizmi nuk jané zgjidhje. E njéjta marrédhénie themelore mes té dyja feve
mbijeton si ngaheré. Mé pajtuesit té vézhguesve i duhet té pranojé se ka dallime t& pazbutshme mes
doktrinash té panegociueshme. Kredot e krishtera dhe Kurani jané thjesht né mospérputhje dhe nuk ka
kurrfaré mundésie té pajtimit té pérmbajtjes sé té dyja besimeve, teksa secili prej tyre éshté
pérjashtues, pér sa kohé qgé ata ruajné identitetet e tyre. Né&se njéri prej tyre nuk e bén kété, problemi
nuk zgjidhet, por fshihet. A ka ndonjé té ardhme né diskutimin e métejshém?

Njé rrugé e vecanté né té cilén mund té pérfitohet prej studimeve té reja éshté gé té shihen ¢éshtjet
islame nga pikévéshtrimi islam. Kjo éshté e mundur pérmes mjeteve té studimit modern dhe gjithashtu
thjesht pérmes té bashkébiseduarit me singeritet, me maturi me myslimanét; por forca pér té gené i
matur dhe pér té shkémbyer informacion té ndérsjellé éshté dicka gé duket ta kemi fituar vetém kohét
e fundit; mé herét biseda kishte pér géllim té conte né polemiké dhe jo né informacion té ndérsjellé. Me
kété léndé té re, i krishteri mundet tani té keté sérish qasje ndaj problemeve gé kané gené té ndezura
prej bashkéfetaréve té tij pér njé kohé kaq té gjaté. Sé pari, éshté jetéshkrimi i Muhamedit dhe
vecanérisht profetésia dhe ngjarjet e vecganta té jetés sé tij. Eshté thelbésore pér té krishterét gé ta
shohin Muhamedin si njé figuré e shenjté; ta shohin até, pra, si¢ e shohin myslimanét. Né até rast, ata
do té béhen pérmes ndjenjés sé empatisé pjesé e lutjeve dhe e pérkushtimit té té tjeréve. Ky éshté njé
rast i pezullimit t&¢ mosbesimit. Nése nuk veprojné késhtu, atéheré ata duhet t& vecohen prej té
kuptuarit té Islamit, duke u vecuar prej myslimanéve. Kjo nuk do té thoté qé ata duhet té pohojné apo
té mendojné se Muhamedi ishte i shenjté né kuptimin e shenjtérisé me té cilén ata jané mésuar né
kulturén e tyre. Ata duhet té zévendésojné perceptimet pér myslimanét. Ata mundé té mos e pranojné
si té vérteté se Zoti foli pérmes Muhamedit, ose jo né ményrén si¢c e besojné kété myslimanét, por
mund t'i shohin gjérat si¢ i shohin ata. Kjo éshté ajo ¢cka dashamirésia dhe mirékuptimi kérkojné. Nése
ekziston kjo qasje dashamirési, béhet menjéheré e mundur té hyhet né gjendjen shpirtérore té
myslimanéve e té kuptohet ajo né shumé epoka: Shokét e paré té Profetit, njerézit e epokés sé arté té
abasidéve, burrat e Perandorisé Osmane, Myslimanét e sotém. Por nése njé huazim i tillé shpirtéror e
mendor nuk ndodh, kurrfaré zhvillimi i métejshém nuk éshté i mundur.

Shpresa e vetme éshté né pajtimin e besimtaréve té té dy besimeve né ményré personale. Ne
mundemi sé paku té pérpigemi dhe ta béjmé kété né té dyja planet gé kemi vérejtur. Né anén teorike,
ne mund té vecojmé perceptime té lume té teologjisé sé miré gé myslimanét shprehin dhe mendojné.

Page 8
Artikull - Erasmusi



Ne kemi nisur ta shohim kété. Té krishterét munden, nése déshirojné, té shohin vetém njé ripohim té
asaj cka ata tashmé besojné, por ¢cdo theksim i ri e bén dicka mé té qarté; dhe myslimanét munden,
ndoshta, t€ mésojné né té njéjtén ményré prej té krishteréve (Né nivelin praktik, té krishterét
peréndimoré mund té mésojné nénshtrimin e tyre te Zoti dhe thelbin e pranisé sé Tij, gé zakonisht e
kané té pérbashkét té krishterét lindoré).

E gjithé kjo éshté plotésisht brenda autoritetit t& besimit t&€ krishteré dhe sigurisht né pérkim me
Koncilin 1l té Vatikanit dhe me lévizjet me ndikim né kishat protestante. Nuk ka asnjé arsye se pse
shekullaristét peréndimoré gé nuk kané ndonjé interes pér ndonjé zgjidhje fetare t&€ mos afrohen pér té
gjetur té njéjtén vleré né té jetuarit prané njé “shogérie alternative” té vérteté. Myslimanét mund té
arrijné té ndihen mé té sigurt prej kércénimit peréndimor. Pas shekujsh konflikti, gjérat nuk mund té
shkojné né cast né vendet e veta. Njerézit nuk jané té geté nése nuk mendojné njélloj, sé paku pér
gjithcka qé ata e gjykojné vértet té réndésishme. Kur nuk ia dalin t& bien né njémendje, atéheré thoné
té lodhur se do té bien né njémendje pér té ndryshuar nga njéri-tjetri. Kjo nuk ka nevojé té jeté aq
negative sa ¢'tingéllon; nése ata mund té bien né njémendje pér té mos gené né njémendje, lumturisht
e me qéllimin pozitiv pér té kuptuar, pér té pélgyer e admiruar, ata mund ta pérmbysin nxitjen
universale pér té béré gjithsecilin t¢ mendoj si ata. Nése kjo duket e pagjasé gé té ndodhé, ata
munden sé paku té vazhdojné té pérpigen.

Pérktheu: Edvin Cami

Reference

[1] Gordon, shih punimin tim “Bishop Gwynne and General Gordon”.

[2] Gairdner, “Reproach”, f. 121, 171, 177 dhe Krum, “From Hausland to Egypt”, f. 266.
[3] Daniel, vend. cit.

[4] Grégoire: krahaso “Histoire” 1V, f. 400, 406; Carnot, f. 323.

[5] Vatican Il. Constitution on the Church: Lumen Gentium 16.

[6] Shih gjithashtu Wahba, Magdi.

[7] Ky nuk éshté njé rréfim shterues i qasjes moderne té krishteré. Né radhé té paré, uné nuk kam
synuar té gjurmoj prejardhjen e tij dhe kam |éné jashté cdo diskutim gjithépérfshirés té prirjeve té
shekullit XIX. Fillesat e njé gasjeje té re kané ardhur mé herét nga ¢’e mendojmé ne ndonjéheré. Pér
shembull, C. Foster, mé 1829, shkruante: “Té jesh i padrejté ndaj métimeve té drejta té cilitdo sistemi
tjetér do té thoté, né té vérteté, té jesh fajtor pér padrejtési té réndé ndaj meritave té patejkalueshme té
Ungjillit”. Ai kuptonte se “i krishteri nuk ka kurrfaré baze té arsyeshme prej dyshimit apo frikés nga
kundérshtimi pér té béré drejtésiné mé té ploté ndaj dukurive t&¢ Muhamedanizmit”. Ai shihte njé “dobi
té dyfishté, duke vepruar né bashkérendim”; aty ku Krishterimi operon drejtpérdrejt pér ta béré Zotin té
njohur, Islami “forméson rrjedhén e gjérave né ményré té térthorté” me té njéjtin géllim. Ai éshté njé
pérgatitie pér té vértetén e plot, “té shuguruar” (ordained) né premtimin e dyfishté pér Abrahamin:
“pérmes pérputhjes, né térésiné e kohés, té Ismaelit me Isakun, t¢ Muhamedanizmit me Krishterimin, e
gjithé bota njé dité do té derdhet njé dité né grigjén e bariut té vérteté, Zotit dhe Shpétimtarit toné té
vetém, Jezu Krishtit”. Na vjen mprehtésisht ndér mend Gulielmi i Tripolit (lart, kapitulli 1V, seksioni 2);
por nuk éshté né asnjé ményré pérvojé misionare ajo, sipas sé cilés Islami pérgatit shpirtin e individit
pér konvertim, ndérsa Fosteri mund té keté menduar mé shumé pér botén si njé e téré. Pér ¢do rast, ai

Page 9
Artikull - Erasmusi



ngre pyetje gé ende presin njé pérgjigje.

Né radhé té dyté, kam |éné jashté shumé prej historisé sé shekullit té tashém. Nuk e kam
diskutuar punén e grupeve té ndryshme té studimit dhe konferencat qé jané mbledhur né vitet e fundit,
si prej katolikéve, ashtu edhe prej protestantéve. Nuk e kam diskutuar punén shumé té shéndoshé, né
mos konservative, té béré prej grupeve protestante pérpara Luftés sé Paré (shih Zwemer, Hooper dhe
Speer) apo punén né bashkérendim (dhe ende né vijim) té botimit amerikan, “Muslim World”. Né kété
tradité, jané trashégues Kenon Kreg (Canon Cragg) dhe grupi i tij, gé uné vetém sa i kam pé&rmendur.
Po késhtu, kam |éné jashté diskutimit autoré né palén katolike, né dy skajet e opinionit. Ka pasur libra
té helmét antimyslimané, té botuar me pseudonime (shih Al-Ghalwiry dhe Zakarias); ka pasur,
gjithashtu, njé pérpjekje pér té ngritur teoriné e njé ekonomike té vecanté té shpétimit pér Islamin, né
zévendésim pér lIzraelin (shih Ledit); kjo shkon mé tutje sesa opinioni ortodoks ka pér té pasur
ndonjéheré té ngjaré té shkojé. Shih edhe Hayek, Basetti-Sani, Khoury, Kraemer dhe Padwick.

Date Created
24/12/2016
Author
erasmusi

Page 10
Artikull - Erasmusi



