Krygézimi — njé ¢céshtje identiteti
Description

Dr. Jerald F. Dirks

Fragment i shképutur nga libri The Cross & the Crescent — An Interfaith Dialogue between Christianity
and Islam, kapitulli i 5, fgq. 77-112, me autor Dr. Jerald F. Dirks, Amana Publications, Beltsville MD,
USA, 2001

Fjalét e tyre (me mburje): “Ne e vramé Mesihun — Isain, té birin e Merjemes, té dérguarin e
Allahut”. Por, ata as e vrané, as e krygézuan, por ashtu u éshté dukur. Ata gé nuk u pajtuan pér
céshtjen e tij, me siguri qé gjenden né dyshim pér té. Ata nuk kané ditur kurrgjé pér té, por
vetém kané hamendésuar. Ata, né té vérteté, nuk e kané vraré, por, Allahu e ka ngritur prané
Vetes. Allahu éshté i Plotfugishém dhe i Gjithédijshém.”[1]

Ka shumé pak céshtje té cilat i ndajné muslimanét nga té krishterét aq thellé si ajo e krygézimit té
supozuar, i cili thuhet se kishte ndodhur né rrethinat e Jeruzalemit né gjysmén e paré té shekullit té
paré e.r. Qé krygézimi éshté vérejtur pak né até kohé, nuk mund té vihet né dyshim. Pérvec librave té
Dhiatés sé Re té Biblés (me autorési té gjysmés sé dyté té shekullit t&é paré dhe gjysmés sé paré té
shekullit té dyté e.r.), si dhe literaturés tjetér t& hershme té krishtere, pérmendja e vetme e krygézimit
mé sé aférti asaj kohe gjendet vetém né dy vende. Ngjarja pérmendet shkurtimisht né veprat e
historianit hebre Jozefus bin Matias (gjaté gjysmés sé dyté té shekullit té paré e.r.), i cili shkruante:

Né kété kohé jetonte njé njeri i mencur gé quhej Jezus. Ai kishte sjellje t&¢ miré dhe njihej si njeri i
virtytshém ... Pilati e dénoi até me vdekje né kryqg. Por, dishepujt e tij nuk e braktisén dishepullimin e

tij. Ata raportuan se ai u ishte déftuar atyre tri dité pas krygézimit té tij dhe se ai ishte gjallé. Pra ai
mund té keté gené Mesia pér té cilin profetét kané treguar mrekulli.[2]

Autori tjetér gé na rréfen kalimthi ngjarjen ishte historiani romak, Taciti, i cili jetoi mes viteve 55-115 e.r.
Al thoté:

Kristus... vuajti dénimin me vdekje gjaté mbretérimit té Tiberit, me vendim té Ponc Pilatit...[3]

Sigurisht, ka c¢éshtje té tjera, gé e ndajné dhe e dallojné besimin islam nga ai i krishteré;, mé e

Page 1
Artikull - Erasmusi



theksuara ndér to doktrina e krishtere e Trinisé. Megjithaté, doktrina e Trinisé éshté aq e shkurtér dhe
ag komplekse sa njé i krishteré i réndomté nuk arrin dot ta kuptojé até; nése i kérkohet ta pérkufizojé
Trininé, ai jep njé pérkufizim té tillé qé kisha e ka deklaruar herezi prej kohésh.

Por, krygézimi éshté njé céshtje qé ka réndési pér té krishterin e réndomté, i cili e sheh krygézimin e
Jezusit -pagja qofté mbi té[4]- si njé ngjarje historike e cila nuk mund té vihet né dyshim assesi. |
indoktrinuar gjaté gjithé fémijérisé me tregimet e Biblés mbi krygézimin dhe me udhézime se si duhet
lexuar dhe kuptuar Biblén, njé i krishteré i réndomté shpesh e ka véshtiré t& besoj se dikush e vé né
dyshim krygézimin e Jezu Krishtit.

Shumica e té krishteréve e pranojné se mund té kontestosh lindjen e Jezusit nga e éma e tij e virgjér,
ringjalljen e Jezusit pas krygézimit dhe Trinin&, por jo dhe ngjarjen historike té krygézimit té Jezusit.

Ndryshe nga besimet e té krishteréve, Kurani thoté né ményré eksplicite se “ata as nuk e vrané, as nuk
e krygézuan”. Megjithaté, Kurani nuk thoté se nuk ka pasur fare krygézim. Kurani thekson se nuk ishte
Jezu Krishti ai i cili u krygézua, edhe pse u duké ashtu. Me pak fjalé, vija ¢caréseqé ndan Islamin dhe
Krishterimin né lidhje me krygézimin, nuk ka té bé&jé me até se a ka pasur apo jo krygézim né kohén
dhe vendin e dhéné né Dhiatén e Re, por rreth asaj se nése personi i kryqézuar ishte Jezusi apo
dikush tjetér. Marré parasysh kété, né kété kapitull nuk do té diskutohen debatet e shumta brenda
Krishterimit rreth vendit[5] dhe datés[6] sé sakté té krygézimit. Né vend té késaj, fokusi do té vihet
vetém né njé piké: a ishte Jezusi ai qé u kryqézua?

Me ngritjen e késaj pyetje, autori i tanishém (J.D.*) tregon se literatura e krishtere dhe Dhiata e Re, né
vetvete, japin disa arsye pér ta pranuar deklaratén kuranore se, ai gé u krygézua, nuk ishte Jezusi,
profeti i Allahut[7]. Késisoj vértetohet se, ata gé e thoné té kundértén “nuk kané ditur kurrgjé pér té&”
dhe “vetém kané hamendésuar”.

Megjithaté, qgéllimi i késaj eseje nuk éshté té tregoj se cfaré né té vérteté kishte ndodhur até dité té
largét né Jerusalem, por té vé né pah se té krishterét e hershém ishin bukur shumé té hutuar dhe té
pasigurt rreth asaj gé ngjau gjaté krygézimit.

Veté fakti se njé konfuzion i tillé ekzistonte éshté prové e mjaftueshme pér té dyshuar né kryqgézimin e
Jezusit. Kjo do duhej t'i bénte té krishterét té reflektonin pér deklaratén kuranore se Jezu Krishti nuk u
krygézua, si dhe pér ngjashmérité thelbésore mes Kuranit dhe degéve té ndryshme té kishés sé
hershme té krishtere.

Provat

Né vijim do té sjellim tri kategori kryesore té informatave. | pari informacion né lidhje me krygézimin
paragitet nga té ashtuquajturit Etérit apostoliké té kishave té hershme té krishtere. | dyti informacion
éshté marré nga té ashtuquajturat libra apokrife té Dhjatés sé Re té Biblés. Informacion i treté né lidhje
me krygézimin bazohet né té ashtuquajturit ungjij kanoniké té Dhjatés sé Re. Pra, té gjitha provat jané
nxjerré nga Krishtérimi i hershém, jo nga Islami. Késhtu, literatura e hershme e krishteré dhe Bibla
éshté pérdorur pér té hedhur dyshime mbi doktrinén zyrtare té krishtere.

Etérit apostoliké

Para se t'i shqyrtojmé librat apokrifé, duhet théné nja dy-tri fjalé pér provat gé gjenden né shkrimet e té

Page 2
Artikull - Erasmusi



ashtuquajturve Etér apostoliké nga kishat e hershme té krishtere. Jo rrallg&, Etérit apostoliké theksonin
se kishte pasur sekte “heretike” (dmth sekte té krishtera té cilat nuk pajtoheshin me dogmén e caktuar
té Etérve apostoliké), sipas té cilave “pasioni” ose vuajtjet e Jezusit né kryq ishin té pavérteta dhe/ose
té pérfytyruara. Té tilla referenca gjenden né shkrimet e Ignatit, Polikarpit, Justinit, Irenit, Tertulit dhe
Hipolitit. Me té vérteté kéta Etér apostoliké sé bashku gené figurat mé té shquara tékishave té
hershme.[8]Ja njé shembull gé duhet vecuar: Né Trallians-in e tij, Ignati, peshkopi i Antiokut (i cili vdiq
rreth 110 e.r., dhe i cili kishte shkruar gjaté dekadés sé paré té shekullit té dyté e.r.), ishte mjaft
elokuent né sulmin e tij kundér té krishteréve té hershém té cilét thoshin se krygézimi i Jezusit s’ishte
asgjé mé shumé se njé iluzion. Citati i méposhtém nga Ignati (kursivi i shtuar nga autori i tanishém
[J.D.]) éshté i drejtpérdrejté:

Por né qofté se, si¢ thoné disa, ... vuajtjet e tij ishin vetém né dukje, atéheré pse jam uné njé i
burgosur, dhe pse dua aq shumeé té luftojé me bishat e egra? Atéheré, uné vdes sé koti.[9]

Domethéné, njeriu nuk mund ta sulmojé pér herezi njé besim apo doktriné gé ende nuk ekziston.
Teologjia e Ignatit, pavarsisht sulmit té tij kundér atyre té krishteréve té hershém té cilét besonin se
krygézimi i Jezusit ishte vetém iluzion, déshmoné ekzistencén e kétij besimi né mesin e té krishteréve
té hershém.

Mé tej, fakti qé Ignati i shgetésuar e sulmonte kété doktriné sugjeron se besimi né natyrén iluzore té
krygézimit ishte mjaft i pérhapur né vitin 110 e.r. Eshté e garté se doktrina apo besimi né natyrén
iluzore té krygézimit shihej nga Ignati si kércénim pér até gé shumé mé voné do té béhet géndrim
ortodoks i kishés sé krishtere né lidhje me krygézimin. Meqé do té kalonin disa vite gé njé besim i tillé
té pérhapej né njé territor aq t€ madh si¢ ishte ai i Perandorisé Romake, mund té konkludohet se
origjina e doktrinés sé natyrés iluzore té krygézimit daton fare miré gqé nga shekulli i paré e.r., e
ndoshta edhe nga koha e veté krygézimit.

Nga sa u tha mé sipér, duhet rikujtuar se Ignati po i sulmonte té krishterét, e jo ata gé s'ishin té
krishteré, edhe pse disa té krishteré té caktuar gé po sulmoheshin kishin besime té pérbashkéta por té
kundérta me ato té Ignatit kur béhej fjalé pér vecorité e doktrinés sé krygézimit. Kéto fakte mund té
tronditin miliona té krishteré té edukuar né frymén e interpretimit t& Krishterimit sipas Shkollés sé té
Dielés. Pér miliona té krishteré té edukuar né frymén e interpretimit té Krishterimit sipas Shkollés sé té
Dielés, té sipérpérmendurat do t'i trondisin ata. Megjithaté, pér ta kéto tronditje jané vetém fillimi. Né té
vérteté, ato e shtojné intensitetin e tyre né ményré dramatike, kur té analizohen shkrimet e hershme té
krishtere, qofshin ato apokrife, gofshin kanonike.

Librat apokrifé

Né vijim do t'i analizojmé té dhénat nga librat apokrifé té krishterimit t&¢ hershém pér ta vlerésuar
deklaratén kuranore se Jezu Krishti nuk ishte ai gé u krygézua. Kjo analizé éshté gjithsesi e paploté,
meqé literatura apokrife éshté thjesht shumé e gjeré dhe shumé voluminoze pér t'u ekzaminuar e téra.
Megjithaté, diskutimi dhe prezantimi né vijim ilustron se té paktén disa prej librave apokrifé e thoné
garté se Jezusi nuk u krygézua. Gjaté ¢do prezantimi, formati i pérdorur e identifikon librin apokrif té
cilit i referohet, jep komente mbi prejardhjen e tij, dhe pastaj paragiten déshmité pérkatése nga i njéjti
burim. Pasi gé shumica e lexuesve, gofshin muslimané, gofshin té krishteré, kané fare pak njohuri pér
Dhiatén e Re apokrife, duhet béré njé shképutje té vogél nga tema pér t'i dhéné ca sgarime. Eshté njé
mit i pérhapur si te té krishterét, ashtu edhe te muslimanét se kisha e hershme e krishtere ishte
monolite. Ky mit éshté larg nga e vérteta historike. Né fakt, cdo kishé (si ajo né Aleksandri, Antiokia,

Page 3
Artikull - Erasmusi



Damask, Jerusalem, Romé&, Lion, etj) ishte bukur shumé e pavarur nga té tjerat. Secila kishé kishte
peshkopin ose prijésin e vet, preferencat e veta doktrinare dhe teologjike, si dhe librat e veta té
pranuara. Pra, nuk kishte besime té krishtere “ortodokse” né shekujt e paré té krishterimit. Do té
kalonin disa shekuj para se té krijohej njé kanun i pranuar pérgjithésisht i shkrimeve té shenjta brenda
krishterimit. Mé herét, cdo kishé pércaktonte dogmén e saj dhe njihte librat e veta né ményré krejt té
pavarur prej kishave té tjera. Megjithaté, né fillim té shekullit té katért, kjo gjendje ndryshoi rrénjésisht.
Kéto ndryshime ishin pararendés i Késhillit t& Nikesé mé 325 e.r.[10]

Né Nikea, filluan té konstruktoheshin doktrina dhe besimet ortodokse, u ndérmorén hapa pér té filluar
njé kanun té autorizuar té shkrimit té shenijté, i cili mé voné do té béhet i njohur si Dhiata e Re. Procesi
i arritjes tek njé kanun i shkrimit t& shenjté gé do té ishte i pranuar pérgjithésisht u pércoll me mllef dhe
mosmarréveshje, dhe i konsumoi kishat e hershme té krishtere pér nja dy shekuj. Né fund té kétij
procesi, kanuni i shkrimeve té Dhiatés sé& Re, gé mé né fund u arrit, pérbéhej vettm nga njé
pérzgjedhje shumé e vogél e shkrimeve voluminoze té krishtere, gé ishin cilésuar si t& shenjta prej
njérés apo kishés tjetér té krishtere té hershme. Dhiata e Re aktualisht pérbé&het nga 27 libra prej té
cilave katér jané klasifikuar si ungjij. Librat té cilat nuk jané pérfshiré né kanunin e Dhiatés sé Re, por
té cilat kané gené dikur pjesé pérbérése e krishterimit té hershém, u quajtén apokrife. Pér t'i treguar
lexuesit se sa shumé shkrime té hershme té krishtere ngelén apokrife, autori i tanishém (J.D.) sjellé njé
listé té pjesshme té ungjijve apokrifé, jo té gjithé jané té pranishém sot.[11] Né& listé, natyrisht, nuk jané
pérfshiré letrat apokrife, aktet, tekstet e tjera gé flasin pér fundin e botés (apokalipsat), etj. Kjo listé do
té ishte dukshém mé e zgjeruar, nése né té do té futeshin edhe shkrimet e tjera apokrife. Lista e
Ungjijve Apokrifé[12]: Dialogu i Shélbuesit, Ungjilli i Andreut, Ungjilli i Apellasve, Ungjilli i Bardezanve,
Ungijilli i Barnabés, Ungijilli i Bartolomeut, Ungjilli i Bazilidéve, Ungjilli i Lindjes sé& Marisé, Ungjilli i
Kerintit, Ungjilli i Evés, Ungjilli i Ebionitéve, Ungjilli i Egjiptasve, Ungjilli i Enkratitéve, Ungjilli i Katér
Regjioneve Qiellore, Ungjilli i Hebrenjve, Ungjilli i Hesikiusit, Ungjilli i Foshnjérisé sé Jezu Krishtit,
Ungjilli i Juda Iskariotit, Ungjilli i Judesé, Ungjilli i Markionit, Ungjilli i Manit, Ungjilli i Marisé, Ungjilli i
Matiasit, Ungjilli i Merintusit, Ungjilli sipas Nazartasve, Ungjilli i Nikodemit, Ungjilli i Perfeksionit, Ungjilli
i Pjetrit, Ungjilli i Filipit, Ungjilli i Pseudo-Mateut, Ungjilli i Skitianusit, Ungjilli i té Shtatédhjetéve,
Ungjilli i Tadausit, Ungjilli i Tomasit, Ungjilli i Titanit, Ungjilli i sé& Vértetés, Ungjilli i Dymbédhjeté
Apostujve, Ungjilli i Valentinit, Ungijilli i Xhejmsit, Ungjilli Sekret i Markut, Ungjilli i Tomasit pér
Foshnjériné e Jezu Krishtit.

Si¢ u tha mé paré, lista e mésipérme pérmban 41 libra, ku nuk listohen téré ungjijté apokrifé e aqg mé
pak librat e tjera apokrife. Pérkundér késaj, Dhiata e Re kanonike pérfshin vetém katér ungjij, d.m.th.
Mateu, Marku, Luka dhe Gjoni. Ky kontrast éshté mjaft dramatik dhe ilustron pasuriné e shkrimeve té
shenjta t&¢ méparshme krishtere, qé kisha e hershme i shihte té pérshtatshme pér t'i injoruar, ndaluar,
apo dhe shkatérruar, sapo ajo filloi fushatén e saj té konstruksionit té njé dogme, teologjie a besimi té
unifikuar. Théné shkurt, vetém katér nga mé shumé se 45 ungjij gjetén rrugén e tyre pér né Dhiatén e
Re, njé 9% i varfér nga téré ajo gé ishte e mundur. Me kété hyrje né sfondin e apokrifeve té kishave té
hershme té krishtere, mund té vazhdojmé me shqyrtimin e provave prej pesé burimeve té ndryshme
apokrife: Ungjillit té Barnabés; Dy Librave té Jeut; Apokalipsit t& Pjetrit; Traktatit t& Dyté té Sethit té

Madh; dhe Veprave té Gjonit.

Ungjilli i Barnabés

Page 4
Artikull - Erasmusi



Origjina

Heré pas here, autoré muslimané kané béré pohime ekstravagante dhe tejet té pabazuara né lidhje me
Ungijillin e Barnabés.[13] Duke mos dashur t'i vé né siklet kéta autoré, motivet dhe géllimet e té ciléve
duket se ishin t& mira, autori i tanishém (J.D.) do té pérmbahet nga pérmendja e referencave té tilla.
Né mesin e pohimeve pér Ungjillin e Barnabés jané se: ai ishte konsideruar kanonik nga kisha e
Aleksandrisé deri né vitin 325 e.r., ishte cituar shumé nga Ireni, peshkopi i Lion it né shekullin e dyté
e.r.,, dhe kishte shérbyer si bazé pér pérkthimin latin t& Biblés nga Shén Zheromi, me autorizim té
Kishés Katolike Romake. Né fakt, asnjéri prej kétyre pohimeve nuk éshté i sakté. Pohimi i paré, me sa
duket, bazohet né njé ngatérrim té thjeshté, né té cilén pohuesi ka bashkuar identitetin e dy librave té
ndara, d.m.th, Ungjillin e Barnabés dhe Letrén e Barnabés. Ishte kjo e fundit e cila u konsiderua
kanonike nga kasha Aleksandrisé ose té paktén ishte lexuar gjaté ceremonive dhe ritualeve té tyre.
Letra e Barnabés ishte pérmendur nga Etérit e ndryshém[14] té kishés sé hershme, pérfshiré edhe
Klementin e Aleksandrisé[15], Origenin[16] , Euzebin[17], dhe Zheromin[18]. Né fakt, Letra e Barnabés
éshté gjetur edhe né Sinaitin sirian, njé version i Biblés sé shekullit té katért e.r. Sa i pérket pohimit té
dyté, Ungjilli i Barnabés nuk pérmendet né asnjé shkrim ekzistues té Irenit. Atéheré, pérse aq i
shpeshté ky pohim i gabuar? Kemi dy pérgjigje t¢ mundshme. E para, éshté e vérteté se lIreni i
referohej Letrés sé Barnabés. Pérgjigja e dyté e éshté mé e ndérlikuar dhe mé komplekse, dhe fillon
duke véné né dukje pohimin se Ireni citonte shumé nga Ungjilli i Barnabés. Me njé kontroll té thjeshté
té citateve, zbulohet falsiteti i pohimit nése ka ekzistuar ndonjé pjesé relevante e shkrimeve té
Irenaeusit. Problemi éshté se ky pohim thuhet té jeté bazuar né deklaratat e At Marinos té shekullit 16
e.r., personi i cili gjoja kishte vjedhur doréshkrimin e Ungjillit té¢ Barnabés nga biblioteka e Papa Sikstus
V. Né pérpjekje pér ta rikonstruktuar gjenezén e kétij pohimi, hipotetizohet se At Marino kinse kishte
pasur qasje né shkrimet e “fshehta” apo té “ndaluara” té Irenit, ku ai citonte nga Ungjilli i Barnabés.
Pra, i téré pohimi duket té jeté bazuar né fjalén e njé hajduti té vetéshpallur fajtor, i cili pretendonte té
kishte gasje né njé doréshkrim té fshehté té Irenit. Ky doréshkrim, pér té cilin nuk mund té déshmojé
kush, nga ana tjetér déshmon pér prejardhjen e Ungjillit t&¢ Barnabés, pér té cilin burim i vetém éshté At
Marino. Qartazi ky pohim pér origjinén e Ungjillit t& Barnabés éshté mé pak se gesharak. Sa i pérket
pohimit té tret&, autori i tanishém (J.D.) éshté absolutisht né médyshje se si dikush gé njeh sado pak
latinishten e folme mund ta ndérlidhé até me Ungijillin e Barnabés. Ndérlidhja e vetme, ndoshta, éshté
se Zheromi ishte pérgjegjés pér latinishten e folme dhe i referohej Letrés sé Barnabés né disa prej
shkrimeve té tij. Tek e fundit, latinishtja e folme ishte njé nga burimet e Mbretit Xhejms pér pérkthimin e
Biblés, dhe ka mé shumé té pérbashkéta me Biblén moderne sesa me Ungjillin e Barnabés. Atéheré,
nga e ka prejardhjen Ungjilli i Barnabés? Referenca mé e hershme qgé autori i tanishém (J.D.) mund ta
identifikojé éshté Decretum Gelasianum de Libris Recipiendis et non Recipiendis (Dekreti i Galasius
mbi Librat e Pranuara dhe té Refuzuara)[19], ku figuron si libér apokrif dhe i refuzuar. Dekreti i
Galasiusit éshté pararendés i Index Librorum Prohibitorum (Indeksi i Librave té Ndaluara) i Kishés
Katolike, dhe shpesh i atribuohet Papa Gelasius |, i cili vdig né vitin 496 e.r., por origjina e vérteté e
Dekretit té Galasius nuk mund té tragézohet pértej shekullit gjashté e.r. Sido gé té jeté, fakti se
Ungijilli i Barnabés u ndalua né Dekretin e Galasius pérforcon bindjen se njé Ungjill i tillé kishte
ekzistuar, té paktén nga shekulli i gjashté e.r. Megjithaté, mbetet e hapur ¢éshtja se a éshté libri gé sot
njihet si Ungjilli i Barnabés i njéjti Ungjill i cili identifikohet né Dekretin e Galasius. Prejardhja e
raportuar e librit gé aktualisht njihet si Ungjilli i Barnabés éshté si vijon:

Page 5
Artikull - Erasmusi



1) né vitin 383 e.r., Papa Damasus i siguroi njé kopje té Ungjillit t¢ Barnabés dhe e mbajti até né
bibliotekén e tij private;

2) Me sa duket, libri mandej kaloi népér biblioteka private té papéve té ndryshém;

3) Né fund té shekullit té 16 e.r., At Marino vodhi doréshkrimin nga biblioteka personale e Papa Sikstus
V;

4) Doréshkrimi pastaj kaloi né posedim t& shumé personave té paidentifikuar;

5) Aty kah fillimi i shekullit té 18-té e.r., doréshkrimi ra né duar té J.E. Cramer gé ishte, si¢ thuhet,
késhilltar i Mbretit té Prusisé;

6) Mé 1713, Cramer thuhet se ia dha doréshkrimin princit Eugen té Savojés; dhe

7) Né vitin 1738, doréshkrimi kaloi prej princit né Hofbibliothek té Vjenés, ku mendohet té keté mbetur
deri né ditét e sotme.[20]

Cfaré mund té konfirmojmé nga informacioni i mésipérm prej burimeve té pavarura?
(1) Damasus ishte Papé prej vitit 366-384 e.r.[21]

(2) Sikstus V ishte Papé prej 1585-1590 e.r.[22]

(3) Princi Eugen i Savojés jetoi nga viti 1663 deri mé 1736 e.r.[23]

(4) Biblioteka e princit me mbi 10.000 libra iu dha Hofbibliothek té Vjenés. [24]

Me gjithé konfirmimet e tilla, ndershméria intelektuale na detyron ta pranojmé se origjina e Ungjillit té
Barnabés, até té cilin e kemi aktualisht, nuk mund té gjurmohet pashké&putshém para fillimit té shekullit
18-té e.r. Thjesht, ai mund té jeté ose mund té mos jeté i njéjti libér gé pérmendet né Dekretin e
Galasiusit. Lexuesit i kérkohet ti keté kété parasysh dhe t'i shqyrtojé¢ me kujdes materialet nga

Ungijilli i Barnabés. Parimi themelor i Ungjillit t&¢ Barnabés éshté se, kur Juda Iskarioti u priu ushtaréve
pér né Kopshtin e Getsemanit pér ta arrestuar Jezusin dhe pér ta sjellé até né gjyq, pamja e Judés u
ndryshua mrekullisht ndérsa Jezusi u ngjit né qgiell. Pérderisa Jezusi ishte i sigurt né giell, Juda mori
pamjen e Jezu Krishtit. Sipas kétij burimi, Jezusi asnjéheré nuk u arrestua, kurré nuk u sprovua, dhe
kurré nuk u krygézua. Ishte Juda, dishepulli tradhtar, ai i cili u arrestua, u vu né sprové, u fshikullua, u
pércmua dhe u krygézua né vend té tij. Ja disa citate relevante nga Ungjilli i Barnabés:

Kur ushtarét gé ishin me Judén iu afruan vendit ku gjendej Jezusi... Peréndia, duke e paré rrezikun
ndaj shérbétorit té Tij, urdhéroi Gabrielin, Mikaelin, Rafaelin dhe Urielin, shérbyesit e tij, ta merrnin
Jezusin nga kjo boté. Engjéjt e shenjté erdhén dhe e morén Jezusin... dhe e vendosén até né qgiellin e
treté né shogériné e engjéjve, ku e madhérojné Peréndiné pérjeté ... Juda ishte ndryshuar kaq shumé
né zé dhe né fytyré, sagé dukej sikurse Jezusi... ushtarét hyné dhe vuné duart e tyre mbi Judé
Iskariotin, sepse ai dukej mu sikurse Jezusi... ushtarét e morén Judén dhe e lidhén duke e pér¢muar...
Atéheré, ushtarét e humbén durimin e tyre dhe me grushte e shkelma filluan ta poshtéronin Judén dhe
e guan me térbim né Jerusalem ...[25]

Page 6
Artikull - Erasmusi



Né Jerusalem, Juda u moré né pyetje nga krerét e priftérinjve té ndryshém hebrenj dhe Sinedri, nga
Ponc Pilati, (i cili identifikohet si njé pasues i fshehté i Jezusit), dhe nga Herodi tetrark. Juda mé kot
orvatej t'u tregonte atyre se ai nuk ishte Jezusi, por Juda. Duke dalé para Pilatit pér heré té dyté, Juda
u fshikullua, iu vesh njé mantel i vjetér i purpurt, u kurorézua me gjemba dhe u pér¢cmua. Mé né fund,
Pilati e dénoi Judén me vdekje né kryq, duke e caktuar até té krygézohej me dy vjedhés.[26]

Mandej e cuan né malin Kalvar, aty ku ata i varnin kegbérésit, dhe aty e krygézuan lakurig, me njé
poshtérim té madh. Juda, vértet, s’kishte ¢’'té bénte pos té bértiste: “Zot, pérse mé braktise duke e paré
kegbérésin té keté ikur e mua mé |é té vdes padrejtésisht?” Uné, me té vérteté, them se zéri, fytyra,
dhe personi i Judés ishin mu sikurse té Jezusit, sagé dishepujt e tij dhe besimtarét ishin té bindur
plotésisht se ai ishte Jezusi; disa u larguan nga doktrina e Jezusit ... porse Jezusi kishte théné se ali
nuk do té vdiste, deri prané fundit t& botés dhe vetém atéheré ai do té merrej nga kjo boté. Por, ata gé
géndruan paluhatshém né fené e Jezusit, ishin zhytur né dhimbje duke e paré té vdiste até i cili ishte
krejtésisht si Jezusi, duke harruar késhtu até cfaré u kishte théné Jezusi ... Ata dishepuj gé nuk ia
patén frikén Peréndisé, hyn natén (dhe) vodhén trupin e Judés dhe e fshehén, duke pérhapur fjalé se
Jezusi ishte ringjallur, ¢cka béri té shpérthente njé konfuzion i madh.[27]

Pas krygézimit, engjéjt e kthyen Jezusin pérséri né toké nga qielli i treté pér t'iu shfaqur nénés dhe dy
motrave té tij, Martés dhe Mari Magdalenés, Lazarit, Gjonit, Xhejmsit, Pjetrit, dhe Barnabés. Mé vonég,
ai iu shfaq edhe te shtaté (prej 12?) “dishepujve besniké”, Nikodemit dhe Jozefit (nga Arimatea?). Né
fund, Jezusi u ngjit pérséri né qgiell, dhe kété e déshmuan 47 prej 72 dishepujve mé té médhen;.[28]

Konkluzion

Ndérsa pasiguriné e prejardhjes sé& Ungjillit t¢ Barnabés duhet nénvizuar, ky libér e thoté shkoqur se
Juda Iskarioti ishte ai, gé u kryqézua né vend té Jezu Krishtit. Si i tillé, Ungjilli i Barnabés mbéshtet
tregimin kuranor té krygézimit, kurse hedh poshté géndrimin ortodoks té krishteré.

Dy Librat e Jeut
Origjina

Dy Librat e Jeut gjenden né Codex Brucianus, i cili daton diku mes shekujve tre dhe dhjeté e.r. Ato
pérmenden né Pistis Sophia (Bindje-Urtési), njé tekst koptik dhe gnostik[29] i shekullit té treté e.r, me
gjasé i pérpiluar né Egjipt rreth shekullit té treté e.r.[30]

Prova

Citati nga ky burim apokrif, ndoshta, &shté mé i dobéti né mbéshtetje té versetit kuranor, ngase éshté
disi i pagarté. Megjithaté, lexuesi le ta gjykojé veté:

Jezusi, i gjalli, u pérgjigj dhe u tha apostujve té tij: ‘Lum ai qé e ka krygézuar botén dhe nuk ka lejuar
gé bota ta krygézojé até”[31]

Konkluzion

Sipas Dy Librave té Jeut, i bekuar éshté ai, gé nuk ka lejuar botén ta krygézojé até. Kjo garté
nénkupton se ose Jezu Krishti nuk ishte i bekuar, ose nuk ishte kryqézuar. Meqé opsioni i paré éshté i

Page 7
Artikull - Erasmusi



papérfytyrueshém si pér té krishterét, ashtu edhe pér muslimanét, opsioni i fundit mbetet i vetmi i
pranueshém.

Apokalipsi i Pjetrit
Origjina

Apokalipsi i Pjetrit éshté njé prej shumé librave té krishterimit t& hershém, té cilat u nxorén né drité né
vitin 1945 nga zbulimet tejet té réndésishme arkeologjike né Naga Hamadi té Egjiptit. Kéto zbulime
zhgroposén njé biblioteké té shekullit té katért e.r. me doréshkrime né papirus, shumé prej té cilave
ishin né gjuhé koptike. Duke pasur parasysh kété prejardhje, krijimi i fundit i mundshém i Apokalipsit té
Pjetrit do té ishte shekulli i katért e.r. Megjithaté, analizat e gjéra letrare té doréshkrimit véné né pah se
autorésia e Apokalipsit té Pjetrit datonte diku nga shekulli i treté e.r.[32]

Prova

Né citatin e méposhtém nga Apokalipsi i Pjetrit, kursivi éshté shtuar nga autori i tanishém (J.D.) pér té
véré né dukje fjalét dhe frazat kyce té cilat ilustrojné se kjo vepér apokrife pohon se Jezu Krishti u
krygézua vetém né dukje, jo né realitet. Jezusi u kap vetém né dukje nga ushtarét, ndérsa, né realitet,
ai mbeti né anén e Pjetrit, té cilit ia tregoi kuptimin e vérteté té ngjarjes sé krygézimit. (Megjithaté, mé
voné, né njé pasazh thuhet se Jezusi u kap fillimisht, por mé pas u lirua, piké kjo gé do té shtjellohet

pérngjasim me Jezusin, njé zévendésim i cili u shfag né pamjen e Jezusit dhe identifikohej si demon.

Kur ai i tha ato fjalé, uné pashé até té kapej nga ata. Uné thashé: “Cfaré po shoh, o Zot! A jeni ju veté
ai té cilin ata po e marrin ndérsa ti po mé kapé mua! Apo kush éshté ky njeri i cili i lumtur po geshet né
pemé? A mos éshté ky njé tjetér kémbét dhe duart e té cilit ata po i godasin? “Shélbuesi mé tha: “Até
gé po e sheh né pemé duke geshur, i lumtur, éshté Jezusi i gjallé. Por, ky njeri duart dhe kémbét e té
cilit ata po i gozhdojné, éshté zévendésuesi gé po mbulohet me turp, ai i cili u bé t'i ngjasojé atij. Por,
shikoni até dhe mua.” Kur uné e kéqyra, thashé: “Zot, askush nuk po té shikon. Ikim qé kétej.” Por, ai
mé tha: “Té kam théné, |éri té verbrit rehat! Shih sesi ata nuk diné se cfaré thoné. Té birin e lavdisé sé
tyre e kané zhytur né turp né vend té shérbétorit tim”... Ai mé tha: “Ji i forté, sepse ti je ai té cilit u jané
zbuluar kéto mistere, gé t'i dish ato népérmjet shpalljes, ai i cili po krygézohet éshté i parélinduri dhe
shtépia e demonéve ... por ai gé géndron prané tij, &shté Shélbuesi i gjallé, i pari né té, té cilin ata e
kapén dhe e liruan, ai i cili géndron i lumtur, duke véshtruar ata qé i béné dhuné atij, ndérsa ata jané té
pércaré mes vete. [33]

Konkluzion

Edhe pse citati i mésipérm éshté disi i véshtiré pér t'u ndjekur dhe pér t'u interpretuar, Apokalipsi i
Pjetrit duket se hedhé poshté gartazi idené se Jezu Krishti ishte krygézuar, edhe pse u dukej ashtu
shumicés sé té pranishméve. Né kété piké, Apokalipsi i Pjetrit mbéshtet deklaratén kuranore pér
ngjarjen e krygézimit dhe dallon rrénjésisht nga ortodoksia tradicionale e krishtere.

Page 8
Artikull - Erasmusi



Traktati i Dyté i Sethit té Madh
Origjina

Si Apokalipsi i Pjetrit, ky libér u zbulua né vitin 1945 né Naga Hamadi té Egjiptit. Prejardhja e tij mbetet
e padiskutueshme mes groposjes sé tij né shekullin e katért e.r. dhe zhgroposjes sé tij né vitin 1945.
Megjithaté, origjina e késaj vepre, me gjasé, shkon pértej shekullit t& katért e.r. Njé analizé teologjike e
ngjarjes sé krygézimit tregon se pjesa thelbésore e saj éshté marré nga Bazilidi[34], njé i krishteré
egjiptian i besimit gnostik nga shekulli i dyté e.r.[35] (Pér té mos zbuluar para kohe disa nga surprizat
nga ngjarja e krygézimit gé gjenden né ungjijté kanoniké, kjo piké do té elaborohet mé voné.) Hé pér
hé, mjafton té thuhet se prejardhja e Traktatit t& Dyté té Sethit t&¢ Madh gjurmohet mes shekujve dy dhe
katér e.r., me datén mé té hershme té sigurt.

Prova

Krygézimi te Sethi raportohet me fjalét e supozuara té Jezusit, i cili éshté veté folési né pasazhin e
cituar mé poshté. Pasazhi thoté garté se Jezusi vdiq vetém né dukje dhe se ishte dikush tjetér gé u
gozhdua né kryq, gé kishte piré vrerin dhe uthullén, dhe kishte veshur kuroré me gjemba. Gjaté gjithé
késaj ndodhie, Jezusi mrekullisht ndryshonte formén apo pamjen e tij fizike me vullnetin e tij, dhe ge
déshmitar i njé serie té téré ngjarjesh. (Né pasazhin e méposhtém nga Sethi, kursivi éshté shtuar nga
autori i tanishém (J.D.) pér té véné né pah c¢éshtjet relevante.)

Dhe plani gé ata kurdisén pér mua pér t'u cliruar prej gabimeve dhe ¢mendurisé sé tyre — uné nuk iu
dorézova atyre ashtu si¢ ata kishin planifikuar. Uné nuk e pésova assesi. Ata gé ishin aty, mé
ndéshkuan mua. Dhe uné nuk vdiga né realitet, por vetém né dukje, gqé t&é mos turpérohesha nga ana
e tyre, sepse ata jané nga farefisi im ...Vdekja ime, té cilén ata mendojné se mé ka ndodhur, atyre u
ndodhi nga gabimi dhe verbéria e tyre, ngase ata gozhduan pér vdekje njeriun e tyre ...kjo sepse ata
ishin té shurdhér dhe té verbér... Po, ata mé pané mua; ata mé ndéshkuan mua. Ishte dikush tjetér;
babai i tyre, ai i cili piu helmin dhe uthullén; nuk isha uné ai. Mé fshikulluan me kallam; ishte njé njeri
tietér, Simoni, i cili mbarti krygin mbi shpatullat e tij. Mbi njé njeri tjetér ata vuné kuroré gjembash ... E
uné geshja me injorancén e tyre ... Sepse uné ndryshoja format e mia, duke kaluar nga njé formé né
tjetrén.[36]

Konkluzion

Edhe kétu mesazhi éshté i garté. Ndonése Jezu Krishti dukej sikur po krygézohej, kjo ishte vetém njé
pamje e thjesht iluzore. Jezusi nuk u krygézua né realitet. Pérkundrazi, ishte Simoni ai i cili u krygézua
né vend té Jezusit (detajet e késaj pasojné mé voné né kété kapitull). Théné shkurt, Sethi e mohon
garté konceptin e krygézimit té Jezu Krishtit, duke gené késhtu né pérputhje me deklaratén kuranore
mbi krygézimin. Edhe kétu ortodoksia tradicionale e krishtere hidhet haptazi poshté nga njé tekst i
méhershém i krishteré.

Veprat e Gjonit

Page 9
Artikull - Erasmusi



Origjina

Libri Veprat e Gjonit éshté gjetur né njé doréshkrim té vetém grek nga Vjena i zbuluar né vitin 1897
e.r., por aty éshté i véné njé shénim (me simbol), i cili thoté se doréshkrimi mund té keté gené vepér e
njé shkruesi gé kishte jetuar né vitin 1324 e.r. Megjithaté, prejardhja e kétij libri nuk ndalet aty. Veprat e
Gjonit u shpall libér heretik né Késhillin e Dyté té Nikeas mé 787 e.r., gjé gé tregon pér ekzistencén e
tij né shekullin e teté e.r. Pér mé tepér, Augustini[37] kishte cituar njé fragment nga ky libér né njé letér
té shkruar né shekullin e pesté e.r. Citati i Augustinit pérputhet me doréshkrimin e vitit 1897 e.r., qé
njéherésh pérforcon bindjen se Veprat e Gjonit gé u gjet mé 1897, éshté i njéjti libér qé ishte né
garkullim né shekullin e pesté e.r. Megjithaté, analizat letrare sugjerojné se libri ishte pérpiluar né
gjysmén e paré té shekullit té dyté e.r.[38]

Prova

Pasazhi i cituar mé poshté nga Veprat e Gjonit ndodh pas arrestimit t& supozuar té Jezusit. Autori i
doréshkrimit pretendon té jeté njé dishepull i Jezu Krishtit, Gjoni, i biri i Zebedeut. (Megé rréfimi éshté
né vetén e paré, lexuesi duhet ta keté né mendje se péremri i vetés sé paré i referohet Gjonit, pérveg
nése kjo éshté pjesé e deklaratés gé jepet né thonjéza, né até rast ajo i referohet Jezusit, i cili i flet
Gjonit.) Né citatin gé vijon, Gjoni rréfen se si ai dhe dishepuijt e tjeré ishin shpérndaré dhe kishin marré
arratiné pak para krygézimit, dhe se si ai kishte kérkuar strehim duke u fshehur né njé shpellé né Malin
e Ullinjve. Gjersa po géndronte i fshehur né shpellé, Jezusi i shfaget Gjonit gjaté kohés sé krygézimit
dhe i shpjegon atij se krygézimi ishte iluzion, dhe se Jezusi nuk ishte ai i cili po krygézohej. Gjaté
shpjegimit, Jezusi ia kujton Gjonit njé valle simbolike, gqé ai gjoja e kishte bé&ré me dishepujt e tijj mé
herét, pér ta parashikuar dhe pérshkruar ngjarjen e rreme té krygézimit gé kishte pér t& ndodhur mé
voné. Jezusi i thoté shkoqur Gjonit se ai nuk ishte duke vuajtur asnjé nga gjérat g¢ mé voné do té
thuheshin pér té, p.sh. se ai ishte shpuar me njé heshté dhe ishte plagosur, se ai ishte varur né kryq,
se gjaku rridhte prej tij, etj. (Né citatin e méposhtém, theksi éshté shtuar nga autori i tanishém (J.D.)
pér té véné né pah deklaratat relevante.)

Page 10
Artikull - Erasmusi



Ne ishim si burrat e habitur apo té lodhur nga gjumi, dhe u arratisém duke gené né até gjendje. Uné e
pashé até té vuante, por nuk i prita dot vuajtjet e tij. Ika né Malin e Ullinjve dhe gava pér até gé kishte
pér té ndodhur. Kur ai u var (né Kryq) ditén e premte, né orén gjashté té dités, njé errésiré e mbuloitéré
tokén. Zoti im géndronte né mes té shpellés duke i dhéné drité asaj dhe thoshte: ‘Gjon, pérpopullin atje
poshté, né Jerusalem, uné jam duke u krygézuar dhe shpuar me heshta e me kallam, dhemé éshté
dhéné té pi uthull dhe pelin. Ty po té flas, dhe dégjo c¢faré po té them...” Si i tha kéto fjalé,ma tregoi njé
Kryqg nga Drita e fiksuar dhe rreth Kryqit njé turmé té madhe, e cila s’kishte ndonjé formété caktuar ...
Uné e pashé veté Zotin pérmbi Kryq ... “Ky nuk éshté ai Kryqi prej druri gé do tashohésh, kur té
shkosh poshté nga kétu, as uné s’jam ai (njeri) i cili éshté né kryq, té cilin ju nuk eshihni, por vetém
zérin (tim) ia dégjoni. Uné u mora pér c¢faré nuk jam; uné nuk jam cfaré kam gené pérshumé té tjeré.
Ajo cfaré do té thoné pér mua, éshté e neveritshme dhe e padenjé pér mua ... Pra, uné nuk i vuajta
ato gjéra té cilat ata do t'i thoné pér mua, madje edhe vuajtja qé ta tregova ty dhe tétjeréve né vallen
time dua gé té quhet mister ... Do té dégjosh se kam vuajtur, por uné nuk kam vuajtur, dhe se uné nuk
kam vuajtur, por uné kam vuajtur; gé uné jam shpuar, por uné nuk jam plagosur; gé uné jam varur, por
uné nuk jam varur; gé gjaku rrodhi nga uné, por ai nuk rrodhi; dhe, me njé fjalé, ato gé ata i thoné pér
mua, uné nuk i kam pésuar, por ato gé ata nuk i thoné&, ato gjéra uné i kam vuajtur...[39]

Konkluzion

Nuancat gnostike té kétij pasazhi nga Veprat e Gjonit mund té jené konfuze pér disa lexues té cilét nuk
kané njohuri té duhur pér doktrinén dhe filozofiné gnostike. Megjithaté, versetet pérkatése nuk léné
asnjé dyshim se krygézimi i Jezusit ishte vetém njé iluzion. Edhe njé heré&, shkrimi apokrif i krishterimit
té hershém hedh poshté plotésisht ortodoksiné tradicionale té krishtere pér ngjarjen e krygézimit, dhe
éshté né pérputhje me géndrimin kuranor mbi kété céshtje.

Pérmbledhje dhe Konkluzion

Pavarésisht se a pranohet apo jo se Ungjilli i Barnabés datonte para fillimit té predikimit té Profetit
Muhamed, nuk ka dyshim se shumé nga literatura apokrife brenda kishave té hershme té krishtere
pohonte se Jezusi nuk ishte krygézuar né realitet. Thjesht, kishat e hershme té krishtere nuk
pajtoheshin unanimisht se Jezusi kishte vdekur né kryg. Kishte shumé ndarje brenda kishave té asaj
kohe, dhe njé pjesé e krishterimit té hershém besonin né ményré té garté se krygézimi i Jezusit ishte
iluziv dhe sel/ose dikush tjetér ishte krygézuar né vend té tij. Duke analizuar prejardhjen e kétyre
librave apokrifé, mund té provohet se, besimi né natyrén iluzive apo se dikush tjetér ishte krygézuar né
vend té Jezusit, ishte mjaft i pérhapur te kishat e hershme té krishtere gjaté shekullit t& dyté dhe té
treté e.r. Mé tej, duke iu referuar polemikave kundér kétij gqéndrimi nga té ashtuquajturit Etérit
apostoliké, ky besim mund té gjurmohet deri né dekadén e paré té shekullit t&¢ dyté e.r. Duke pasur
kohé té arsyeshme qé njé sistem i tillé besimi t&é pérhapej deri né até piké sa Etérit apostoliké té
ndjenin nevojé pér ta sulmuar até, béhet e qarté se besimi gé Jezusi nuk ishte kryqézuar né té vérteté
pasqyrohej nga kishat e hershme té krishtera gjaté gjysmés sé fundit t& shekullin e paré e.r. Théné
shkurt, ky besim ishte i pérhapur para dhe gjaté kohés sé autorésisé sé ungjijve kanoniké té Dhiatés
sé Re!

Ungjijté kanoniké

Page 11
Artikull - Erasmusi



Pasi shqyrtuam origjinén e librave apokrifé, éshté e udhés t'ia hedhim njé sy origjinés sé& Mateut,

Markut, Lukés dhe Gjonit. Pa hyré né diskutime té detajuara dhe té stérzgjatura té burimit dhe kritikés
sé tekstit, vlen t&é pérmendet se Mateu, Marku, Luka shpesh paraqgesin njé front té pérbashkét, gé nuk
pérputhet me Gjonin. Kjo ishte edhe arsyeja pse mé herét té treve u referoheshin si Ungjij Sinoptiké.
, proto-Marku, M, L, dhe dokumente té tjera hipotetike, dhe asnjéri nga kéta katér ungjij kanoniké nuk
ishte shkruar né té vérteté nga ndonjé dishepull i Jezusit. Vec késaj, Ungjijté zakonisht kané kété
renditje: Marku, gé pasohet nga Mateu, pastaj vjen Luka, dhe né fund Gjoni. Gjithashtu duhet theksuar
se té dy, Mateu dhe Luka, e bazojné njé pjesé té té dhénave té tyre te Marku. Né formén e tyre

fillestare té kompletuar, asnjérit prej katér ungjijve nuk mund t'u pércaktohet ndonjé daté mé hershme
se ajo e tremujorit té fundit té shekullit té paré e.r., kurse ajo e Gjonit né tremujorin e paré té shekullit té
dyté e.r. Redaktimi i katér ungjijve kanoniké vazhdoi gjaté disa shekujve té paré té e.r. Totali i
mésipérm déshmon se asnjéri nga autorét e katér ungjijve kanoniké s’qe déshmitar okular i ngjarjeve
té krygézimit, edhe pse librat e tyre pérkatése duket se pérmbajné té dhéna té dorés sé paré, té cilat,
né té vérteté, ishin vetém lajme rreth ngjarjeve gé ishin pércjellé tek ata, qofté drejtpérdrejt, qofté
kanoniké. Sidoqofté, njé lexim i vémendshém sugjeron garté se personi gé u krygézua mund té mos
keté gené fare Jezusi.

Prova: Mohimi i Pjetrit
Pjetri Heroik

Té katér ungjijté kanoniké jané né pajtim pér céshtje té ndryshme gé kané té béjné me arrestimin e
Jezusit. Té katértit pajtohen se Jezusi dhe dishepuijt e tij héngrén ushqgim sé bashku né Jerusalem né
natén e arrestimit (edhe pse Mateu, Marku, Luka e pérshkruajné kété si ushgim i Pashkéve, Gjoni e
portretizon até si njé dité para Pashkéve[41]). Mé tej, té gjithé jané té njé mendimi rreth faktit se Jezusi
u arrestua njé naté para krygézimit dhe se arrestimi i tij ngjau jashté mureve té qytetit t& Jerusalemit (i
cili vazhdimisht, por né ményra té ndryshme, identifikohej si Kopshti i Getsemanit, njé vend né Malin e
Ullinjve dhe njé kopsht né anén e largét té Luginés sé Kidronit nga Jerusalemi). Ata, gjithashtu, jané
pajtohen rreth asaj se, gjaté arrestimit, njé nga dishepujt e Jezusit nxori shpatén dhe goditi me té pér ta
mbrojtur Jezusin. Ndérsa Gjoni thoté se ky dishepull ishte Pjetri (Simon bar Jonah)[42], Mateu, Marku,
Luka heshtin pér emrin e tij. Jezusi, si i tha kéto fjalé, kaloi bashké me nxénésit e vet pértej pérroit
Kedron. Aty ishte njé kopsht né té cilin hyri ai e nxénésit e tij. Edhe Juda, tradhtari i tij, e dinte até
vend, sepse Jezusi shpeshheré shkonte atje bashké me nxénésit e vet. Atéheré, Juda mori njé
kompani ushtarésh dhe disa rojtaré té Tempullit gé ia dhané kryepriftérinjté e farisenjté dhe ia behu
atje me pishtaré té ndezur e me armé. Jezusi, gé e dinte miré ¢ka kishte pér t'i ndodhur, u doli para
dhe u tha:

— Ké kérkoni? — Jezu Nazarenin! ? u pérgjigjén ata.

— Uné jam ai. ? u tha Jezusi.

Page 12
Artikull - Erasmusi



Me ta ishte Juda gé po e tradhtonte. Kur Jezusi u tha: “Uné jam ai!”, ata u zmbrapsén dhe ranépérdhe.
Atéheré, i pyeti pérséri:

— Ké kérkoni? — Jezusin Nazarenas! ? iu pérgjigjén ata.
— Ju thashé gé uné jam. Nése mé kérkoni mua, Iérini kéta té shkojné!

Ndodhi késhtu gé té shkonte né vend fjala qé pati théné: “Nuk mora asnjé prej atyre gé mé dhe.”
Atéheré, Simon ? Pjetri nxori shpatén gé e kishte me vete dhe i ra shérbétorit t& kryepriftit duke ia
preré veshin e djathté. Shérbétori quhej Malk. Atéheré, Jezusi i tha Pjetrit: “Shtjere shpatén né mill! A
té mos e pi gotén gé ma dha Ati?” Atéheré, njésia ushtarake me komandantin e me rojtarét e judenjve
e kapén Jezusin dhe e lidhén.[43] Né versetin e mésipérm nga Gjoni, Juda Iskarioti, dishepulli i cili
thuhet se kishte tradhtuar Jezusin, iu prin njé grupi njerézish t& armatosur pér ta arrestuar Jezusin.
Gjoni i identifikon kéta burra té armatosur té ishin “njé njési ushtarake” dhe “roje nga kryepriftérinjté
dhe farisijenét’[44] Identifikimi i paré nénkupton se egjionarét romaké u drejtuan nga zyrtarét hebraiké
pér té asistuar né arrestimin e Jezusit. Identifikimi i fundit i referohet né ményré té qarté forcés policore
té Tempullit. Pérballé kétij autoriteti numerikisht té madh dhe té armatosur, njé dishepull po géndronte
stoikisht. Pjetri nxori trimérisht shpatén e vet dhe pa ndihmén e askujt sulmoi turmén e armatosur té
ushtaréve dhe policéve profesionisté té rreshtuar kundér tij. Ai duhej té keté gené né dijeni se ky akt i
tij heroik do ta conte até né vdekje té menjéhershme, por ai ishte mé se i gatshém pér ta sakrifikuar
jetén e tij, né pérpjekje déshpéruese pér ta shpétuar Jezusin. Megjithaté, Pjetri béri vetém njé mésymje
me shpatén e tij, me ¢’rast ia preu veshin Malkut, robit té kryepriftit, para se té ndérhynte Jezusi. Duke
e ndaluar pérleshjen para se ajo té fillonte, Jezusi iu dorézua forcave ushtarako-policore, kurse
dishepuijt e tij pastaj u arratisen natén[45]. (Luka shton se Jezusi kishte shéruar veshin e Malkut[46]).

Pjetri frikacak

Pas arrestimit té tij, Jezusi u dérgua te Ana, vjehrri i Kajafés, kryeprifti hebre, dhe pastaj te Kajafa[47];
ose drejtpérdrejt te Kajafa[48]". Ndryshe nga té gjithé dishepuijt e tjeré, Pjetri, prore besnik dhe heroik,
e ndigte nga larg, pér t'u futur mé pas né hyrjen e oborrit t& jashtém[49]”. Atje Pjetri sypatrembur priste
flalén e fundit mbi fatin e Jezusit. Megjithaté, pérderisa Pjetri po géndronte né oborr, autorét e katér
ungjijve kanoniké duan ta bindin lexuesin se Pjetri atje ia ktheu shpinén Jezusit. Pra, Pjetri heroik, i cili i
vetém kishte sulmuar legjionarét romaké dhe policiné e tempullit dhe i cili kishte rrezikuar jetén e vet
duke ndjekur Jezusin deri né oborrin e jashtém, papritmas ishte béré frikacak, ngase ai tri heré radhazi
mohoi té keté pasur ndonjé shogérim me Jezusin para se gjeli t¢ kéndonte até méngjes. Megé
formulimi i sakté i mohimit té Pjetrit éshté tejet i réndésishém, rréfenjat nga té katér ungjijté jepen fill
mé poshté.

Mohimi i Pjetrit te Mateu

Ndérkaq Pjetri rrinte pérjashta, né oborr. Dhe ja, iu afrua njé shérbétore e i tha: “Edhe ti ishe me Jezu
Galileasin.” Por ai, para té gjithéve, mohoi duke théné: “Nuk di ¢’'po thua!” Dhe, ndérsa po i afrohej
derés pér té dalé jashté&, e vuri re njé shérbétore tjetér, e cila u tha té pranishméve: “Ky ishte me Jezu
Nazarenin.” E ai prapé e mohoi me be: “As gé e njoh até njeri!” Pakéz mé voné, u afruan ata gé ishin
aty e i thané Pjetrit: “Vértet, edhe ti genke njé prej tyre! Ja, edhe ményra e té folurit ténd té zbulon!”
Atéheré, Pjetri ia nisi té léshojé be e rrufe se nuk e njihte até njeri. S'vonoi dhe kéndoi gjeli! Atéheré,
Pjetrit i ra né mend fjala gé ia pati théné Jezusi: “Para se té kéndojé gjeli, tri heré do t&€ mé mohosh.”

Page 13
Artikull - Erasmusi



Doli pérjashta dhe gau me lot pér fage.[50]
Rréfimi i Lukés

Ata ndezén zjarr né mes té oborrit dhe u ulén rreth tij. Ndér ta u ul edhe Pjetri. Kur njé shérbétore e pa
ulur prané zjarrit, e shikoi miré dhe tha: “Edhe ky ishte me té&!” Ai mohoi: “Nuk e njoh, moj fisnike!” Pak
meé voné, e vuri re njé tjetér e tha: “Edhe ti je prej tyre!” “Nuk jam, o njeri!” — iu pérgjigj Pjetri. Dhe pas,
diku pas njé ore, njé tjetér tha: “Me té vérteté, edhe ky ishte me té! Sepse éshté edhe galileas!” Pjetri u
pérgjigj: “S’di ¢’'po thua, o burré!” Dhe tamam atéheré, ndérsa ende po fliste, kéndoi gjeli. Zotéria u
kthye dhe ia |éshoi syté Pjetrit. Pjetrit i ra ndér mend fjala e Zotérisé qé ia pati théné: ‘Para se té
kéndojé gjeli sot, tri heré do té mé mohosh! Doli pérjashta dhe gau thekshém.[51]

Rréfimi i Markut

Ndérsa Pjetri ishte poshté né oborr, erdhi njé shérbétore e kryepriftit dhe, kur e pa Pjetrin duke u
ngrohur, ia Iéshoi miré syté dhe i tha: “Edhe ti ishe me kété Nazarenas, me Jezusin.” Ai e mohoi me
kéto fjalé: “As s’'di as s’po marr vesh se ¢ka po flet.” Pastaj u cua e doli né treme (edhe gjeli kéndoi).
Shérbétorja, kur pa filloi t'u flasé té pranishméve: “Ky éshté njé prej tyre!” Pjetri prapé mohoi. Pak mé
voné edhe ata gé ishin aty i thané Pjetrit: “Me té vérteté, ti je njé prej tyre! Se edhe ti galileas je!”
Atéheré, ai ia filloi té I1éshojé be e rrufe: “Uné nuk e njoh até njeri pér té cilin po flisni.” Menjéheré gjeli
kéndoi pér sé dyti e Pjetrit iu kujtua fjala gé Jezusi ia tha: “Para se gjeli t& kéndojé dy heré, tri heré do
té mé mohosh.” Dhe shpértheu né vaj.[52]

Ja edhe rréfimi i Gjonit

Ndérkaq shérbétorja derétare i tha Pjetrit: “A mos je edhe ti prej nxénésve té atij njeriu?” “Nuk jam!” —
iu pérgjigj kKy. Aty ishin shérbétorét e rojtarét. Kishin ndezur zjarr e po nxeheshin, sepse bénte ftohté.
Me ta rrinte edhe Pjetri e po nxehej ... Simon-Pjetri po rrinte gjithnjé aty e po nxehej. | thané disa: “A
mos je edhe ti prej nxénésve té tij?” Ai e mohoi dhe tha: “Nuk jam.” Njéri prej shérbétoréve té
kryepriftit, kushériri i atij té cilit Pjetri ia preu veshin, i tha: “Po a nuk té pashé bashké me té né kopsht?”
Pjetri prapé mohoi dhe kéndoi gjeli.[53]

Cfaré mohoi Pjetri

Gjaté shqyrtimit té kétyre katér versioneve té asaj gé thuhet se éshté e njéjta ngjarje, duhet shikuar me
kujdes até ¢faré mohonte Pjetri. Né kété drejtim, po paragesim Tabelén 2 si mé poshté.

Tabela 2. Akuzat (A) gé Pjetri i mohonte (M)
Mtl A: Edhe ti ishe me Jezu Galileasin.

M: Nuk di ¢’po thua!

Mt2 A: Ky ishte me Jezu Nazarenin.

M: As gé e njoh até njeri!

Mt3: Edhe ti genke njé prej tyre! Ja, edhe ményra e té folurit ténd té zbulon!

Page 14
Artikull - Erasmusi



M: Uné nuk e njoh até njeri.

L1 A: Edhe ky ishte me té!

M: Nuk e njoh até njeri.

L1 A: Edhe ti je prej tyre!

M: Nuk jam, o njeri.

L3 A: Me té vérteté edhe ky ishte me té!

M: S’di ¢’po thua, o burré.

M1 A: Edhe ti ishe me kété Nazarenas, me Jezusin.
M: As s’di as s'po marr vesh se cka po flet.

M2 A: Ky éshté njé prej tyre!

M: Pjetri prapé mohoi.

M3 A: Me té vérteté, ti je njé prej tyre! Se edhe ti galileas je!
M: Uné nuk e njoh até njeri pér té cilin po flisni.

Gj1 A: A mos je edhe ti prej nxénésve té atij njeriu.
M: Nuk jam.

Gj2 A: A mos je edhe ti prej nxénésve té tij.

M: Nuk jam.

Gj3 A: Po a nuk té pashé bashké me té né kopsht.

M: Pjetri prap& mohoi.

Mtl, Mt2, Mt3 = akuza e paré, e dyté dhe e treté dhe mohimet e Pjetrit te Mateu.

L1, L2, L3 = akuza e paré, e dyté dhe e treté dhe mohimet e Pjetrit te Luka.

M1, M2, M3 = akuza e paré, e dyté dhe e treté dhe mohimet e Pjetrit te Marku. Gj1, Gj2, Gj3 = akuza e

paré, e dyté dhe e treté dhe mohimet e Pjetrit te Gjoni.

pérputhen né até se cfaré ishin kéto akuza. Sidoqofté, té dhénat e paragitura né tabelén 2 mund té

pérmblidhen né akuzat e méposhtme:

Page 15
Artikull - Erasmusi



(1) Pjetri ishte me Jezusin, galileasin (Mt1);
(2) Pjetri ishte me Jezusin, nazarenasin! (Mt2, M1);

(3) Pjetri ishte me “ata”, ku, né bazé té kontekstit, ata “i referohet” galileasve dhe/ose dishepujve té
Jezusit nga Nazareti (Mt3, M2, M3);

(4) Pjetri ishte me dishepuijt e njeriut gé po gjykohej (L2, Gj1, Gj2);
(5) Pjetri ishte me burrin gé po gjykohej (L1, L3); dhe
(6) Pjetri kishte gené né kopsht me burrin gé po gjykohej (Gj3).

Né pérpilimin e listés pérmbledhése té gjashté akuzave, kujdesiu éshté kushtuar mosparagjykimit té
rezultatit, d.m.th. nuk mund té supozojmé se Jezusi i Nazaretit ishte ai gé po gjykohej, por duhet
shikuar drejtpérdrejt né deklaratat né fjalé. Sic mund té shihet, Luka dhe Gjoni paragesin njé front té
pérbashkét né té cilin mohimet e Pjetrit i drejtohen né ményré specifike njeriut gé po gjykohej ose po
merrej né pyetje. Thjesht, Pjetri mohon té ishte shogéruar me burrin gé po gjykohej ose po merrej né
pyetje. Po sikur ai njeri té¢ mos ishte Jezu Krishti? Cka nése Juda ishte kapur né vend té Jezu Krishtit (
Ungjilli i Barnabés), ose ¢ka nése dikush tjetér apo dikujt gé iu kishte hedhur pérngjasimi i Jezu Krishtit
ishte kapur né vend té Jezu Krishtit (Apokalipsi i Pjetrit, Traktati i Dyté i Sethit t¢ Madh, dhe Veprat e
Gjonit)? Né kété rast, mohimet e Pjetrit jané krejtésisht té singerta. Pra, nuk ekziston asnjé kontradikté
ngatérruese pér até qé thuhet té kishte ndodhur brenda pak oréve né mes té: gatishmérisé sé Pjetrit
pér té luftuar i vetém ushtarét romaké dhe policiné Tempullit, g& nénkupton trimériné e tij dhe besimin
e tij té palékundur; dhe mohimet e Pjetrit, g¢ nénkuptojné qygarllék dhe mungesé té besimit. Théné
shkurt, ekziston hipoteza gé njé lexim sipérfagésor i ungjijve kanoniké i shtrembéron mohimet e Pjetrit
né mohim té Jezu Krishtit, kurse Pjetri thoshte garté “Uné nuk e njoh até njeri”, ku “ky njeri” mund té
kanoniké, shohim se Pjetri e mohonte gé njeriu i cili po gjykohej dhe/ose po merrej né pyetje té ishte
Jezu Krishti. Po si t'ia béjmé me ngjarjen e krygézimit gé raportohet te Mateu dhe Marku? Kétu hasim
né mohime me fraza si “Jezusin, galileasin”, “Jezusin e Nazaretit’, dhe “Jezusi, njeriu nga Nazareti".
Njé opsion éshté gé kéto fraza té hedhen poshté si elaborim i mévonshém dhe i gabuar i njé ngjarjeje
té méparshme, si¢ raportohen te Luka dhe Gjoni. Sigurisht, ky opsion rekomandon njé refuzim té tillé
dhe nuk éshté pér t'u hedhur poshté pérnjéherésh. Megjithaté, kemi edhe opsionin e dyté, i cili bazohet
né shqyrtimin e fjaléve kyce “galileas” dhe “Nazaret”. Né kété aspekt, vihet re se shumica e lexuesve
sipérfagésoré té Biblés vejné shenjén e barazimit mes “galileasit” dhe “njeriut nga zona gjeografike e
Galilesé”, gé sugjerohet nga Bibla té kishte gené Jezu Krishti. Po késhtu, shumica e lexuesve té tillé e
shohin “Nazaretin” si njé gytet té Galilesé, gé né Bibél tregohet té keté qené gyteti ku Jezu Krishti ishte
rritur. Megjithaté, té dyja kéto terma kishin kuptime radikalisht alternative gjaté gjysmés sé paré té
shekullit té paré e.r.

Judaizmi né shekullin e paré e.r.

Gjaté gjysmés sé paré té shekullit t& paré e.r, Judaizmi ishte ndaré né sekte té shumta fetare dhe
politike. Né listén e pjesshme té sekteve té tilla dhe ndarjeve té tyre té ndryshme pérfshihen:
saducenjté (zadokimét), hasidimét (grupi-rrénjé pér farisenjté dhe esenét), farisenjté (perisaja), zelotét,
hasmonitét, sikaritét, esenét, herodianét, nazarenasit (nazaritét ose nazirejt€), dhe galileasit.[54]

Page 16
Artikull - Erasmusi



Vetém brenda kétij konteksti, termat e tilla si “Jezusin, galileasin”, “Jezusi i Nazaretit”, dhe “Jezusi,
njeriu nga Nazareti” mund té kuptohen sakté dhe plotésisht.

Galileasit

Nése sektet dhe nén-sektet e ndryshme hebraike do té renditeshin pérgjaté njé dimensioni kulturoro-
politik, boshti majtas-djathtas ankorohet si vijon: e majta ekstreme tregon pranim dhe akomodim me
kulturén helenistike dhe me sundimin romak, kurse e djathta ekstreme refuzim té ploté té kulturés
helenistike dhe sundimit romak, i shogéruar me aspirata ekstreme nacionaliste. Duke pasur parasysh
kété bosht dhe pérkufizim, saducenjté zéné krahun e majté ekstrem, farisenjté pozicionohen né mes
kah krahu i djathté i strumbullarit, kurse zelotét dhe hasmonitét zéné té djathtén ekstreme.[55] Ishte e
djathta ekstreme ajo prej sé cilés vazhdimisht lindnin Iévizje revolucionare kundér autoritetit romak.
Zakonisht, grupeve té djathta ekstreme u referoheshin si zeloté (t& zellshmit). Fjala “zeloté” béhet
késisoj term ombrellé gé pérfshinte grupe dhe nén-grupe té ndryshme, pérfshiré sikaritét (nga fjala
greke “sikarioi “, gé do té thoté “thikaxhi”, gé& i referohet njé nén-grupi té zelotéve té cilét ishin
vrastaré[56]) dhe galileasit. Bibla tregon se té paktén dy nga dishepujt e Jezusit vinin nga e djathta
ekstreme e spektrit kulturoro-politik: Simoni, zeloti[57], dhe Juda Iskarioti (sikariu)[58]. Si¢ u tha mé
lart, l8vizja e zelotéve pérfagésonte té djathtén ekstreme té boshtit kulturoro-politik brenda Judaizmit té
shekullit té paré e.r. Megijithaté&, identifikimi i njé personi si zelot tregon shumé pak pér orientimin e tij té
vérteté fetar. Disa zeloté ishin kuazi-laik, kurse té tjerét ishin thellé té pérkushtuar ndaj tradités fetare
hebreje. Né mesin e kétyre té fundit, ishte njé nén-grup gé njiheshin si galileas[59]. Origjina dhe
historia e galileasve éshté si vijon: Né vitin gjashté e.r., Kuirini, nj¢ senator romak i rangut konsullor, u
emérua guvernator i Sirisé nga Cezar Augustus.[60] Njé nga detyrat e tij té para ishte t& administronte
njé regjistrim té popullsisé né Palesting, gé kishte pér géllim regjistrimin e pronave né njé listé té sakté
tatimore.[61] Pérderisa shumica e hebrenjve né Palestiné e pranoi né heshtje regjistrimin, njé fraksion
disident i hebrenjve, i udhéhequr nga Juda i Gamalés (i njohur edhe si Juda, galileasi) u fut né revolté
té hapur kundér autoritetit t¢ Romés, duke pretenduar se regjistrimi i popullsis€ do ta conte
pérfundimisht popullin hebre né skllavéri; respektimi i regjistrimit ishte njé marréveshje nga hebrenjté
gé paganét kishin té drejté té sundonin né Palestiné, dhe se kishte ardhur koha pér hebrenjté ta
krijonin shtetin e tyre teokratik[62]. Revolta e Judés, galileasit, ge jetéshkurtér. Ai u vra, kurse pasuesit
e tij u shpérndané pér njé kohé.[63] Por, kryengritia e Judés, galileasit, polli Iévizjen e zelotéve,
vecanérisht e asaj pjese gé& njihej si lévizja e galileasve.[64] Pas kryengrities sé shuar té Judés
galileas, galileasit vazhduan té angazhoheshin né akte té izoluara guerile kundér Romés, té cilat u
intensifikuan midis dekadave 6 dhe 70 e.r. Né vitin 44 e.r., aktivitetet e tilla revolucionare dhe
paraushtarake nga ana e galileasve shpien né krygézimin e Xhejmsit dhe Simonit, té bijve té Judés,
galileas, me urdhér té Tiber Aleksandrit, prokurorit té Judesé. Dhe né fund, né vitin 66 e.r, Menahemi,
biri tjetér 1 Judés, galileas, udhéhoqgi galileasit dhe zelotét né revolté té hapur kundér Romés.
Menahemi dhe pasuesit e tij konfiskuan njé arsenal né Masada, pastaj marshuan né Jerusalem. Duke
marré shumicén e Jerusalemit, Menahemi, i cili kishte pretendime pér t'u bé&ré mbret, vuri njé sundim
despotik dhe vrau Anan, kryepriftin hebre. Menahemi u vra mé pas nga Elizari, i biri i Ananit, né
Tempullin e Jerusalemit. Pasuesit e Menahemit pastaj ikén pérséri né Masada, nén komandén e
njéfaré Elizari tjetér, gé ishte njé pasardhés i Judés, galileasit. Né Masada, revolta hebreje vazhdoi deri
mé 73 e.r., kur banorét e Mesadés, té véné nén rrethim, kryen vetévrasje masive, pér t'u mos réné né
duart e ushtrisé romake e cila i kishte rrethuar ata.[65] Duke marré parasysh historiné e mésipérme,
lehté mund té shihet se identifikimi “Jezusi galileas” nuk éshté “Jezusi nga rajoni gjeografik i Galilesé”.
Marré parasysh kontekstin e kohés, identifikimi mé i mundshém do té ishte “Jezusi, njé anétar i partisé
galilease té kryengritésve paraushtaraké”. Jezusi i tillé, padyshim, nuk ishte Jezu Krishti, dhe mohimi i

Page 17
Artikull - Erasmusi



Pjetrit ndaj kétij Jezusi do té ishte i vérteté.
Nazareasi

Ndér akuzat drejtuar kundér Pjetrit, njéra i referohet “Jezusi i Nazaretit’[66], kurse tjetra “Jezusi, burri
nga Nazareti’[67] E para, né fakt, éshté njé pérkthim i gabuar i fjalés greke “Nazaren”’[68], kurse e
fundit éshté njé pérkthim i gabuar i fjalés greke “nazaren”[69]. Fjala greke “nazaren” ose “nazaran”
éshté njé transliterim (nazarenoi ose nazoraioi) i fjalés aramaike “nasren” ose “nasraja”’, gé do té thoté
“ruajtésit’[70]. Né anén tjetér, fjala aramaike mund té gjurmohet né hebraisht deri te fjala “nazir”, qé do
té thoté “i shuguruar”, “i shenjté€”, ose “njeri i pérkoré”[71]. Né gofté se sektet dhe nén-sektet hebraike
té shekullit té paré radhiteshin né aksin fetar, ku krahu i majté pérfagésonte liberalizmin hebraik, kurse
i djathti konservatorizmin fetar, atéheré farisenjté do té pozicionoheshin né mes, ndérsa esenét dhe
nazareasit né té djathtén ekstreme. Po kush ishin dhe ¢faré ishin nazareasit? Thjesht, ata ishin i njéjti
grup i pérmendur né Dhiatén e Vjetér si nazirej ose si nazaritas. Nazareni ose nazareasi ishte njé
person i cili ishte zotuar pér abstenim dhe respektim té rrepté té Ligjit té Moisiut. Zotimet e tilla mund té
ishin pér téré jetén apo vetém pér njé kohé té caktuar.[72] Rregullat specifike pér periudhén e té genit
nazari ose nazareas renditen te Numrat 6:1-21 né Bibél dhe nuk pérsériten né kété kapitull. Vérehet se
nazarenasit ose nazareasit karakterizoheshin me refuzim pér ti preré flokét e tyre, me abstenim
absolut nga alkooli dhe nga c¢do derivat i rrushit, dhe me refuzim absolut pér té gené afér ndonjé
kufome, etj. Figurat e shquara biblike gé identifikohen si nazarené ose nazareas jané: Samsoni[73],
Samueli[74], ndoshta Gjoni (Jahja) Pagézori[75], ndoshta edhe Xhejmsi, kreu i paré i kishés sé
krishtere né Jerusalem[76], dhe Pali pérkohésisht[77]. Megjithaté, portretizimi biblik i Jezu Krishtit
éshté reciprokisht pérjashtues me até té nazareasit, ngase njé nazareas kurré nuk mund té keté marré
nga fruti i rrushit, dhe kurré nuk mund té keté géndruar diku afér Lazarit té vdekur, té cilin Jezusi,
népérmjet fugisé sé Allahut, e ringjalli.[78] Nisur nga diskutimi i mésipérm, mohimi i Pjetrit t& keté gené
i shogéruar me Jezusin, nazareasin, duket se ishte i vérteté, edhe pse Jezusi, nazareasi, nuk ishte
Jezu Krishti. Vini re: Nazareasi mund té keté gené edhe galileas, por jo patjetér. (Mes tjerash, shohim
sesi né pasazhin biblik té cituar mé herét nga Gjoni 18:1-12 shprehjen “Jezusi i Nazaretit” duhet lexuar
“Jezusin, nazarenas”, cka ngre mundésiné qé Jezu Krishti t&¢ mos keté gené arrestuar asnjéheré.)

Emri ‘Jezus’

Né shekullin e paré e.r., emri Jezus (interpretimi grek i Jozueut) ishte shumé i popullarizuar né
Palestiné. Pér shembull, prej 28 kryepriftérinjve té Judaizmit, nga koha e Herodit t¢ Madh deri né
shkatérrimin e Tempullit, katér prej tyre jané quajtur Jezus (Jezusi biri i Fabetit ose Fiabit, Jezusi biri i
Sesor Seit, Jezusi biri i Damnusit, Jezusi biri i Gamalielit).[79] Duke pérdorur kété listé té
kryepriftérinjve hebrejé si mostér pérfagésuese e emrave té meshkujve né Palestiné né shekullin e
paré e.r., ka gjasa gé aférsisht 14% e popullsisé mashkullore té jené quajtur Jezus. Bazuar né kété,
nuk lypset té imagjinojmé shumé pér té nxjerré pérfundimin se ishte njé tjetér njeri me emrin Jezus gé
po merrej né pyetje njé naté para krygézimit, pra ishte ky njeriu té cilin Pjetri e mohonte dhe se ky njeri
ishte ai i cili do té kryqézohej ditén e ardhshme.

Pérmbledhje

Mohimi i Pjetrit I1& ungjijté kanoniké me dy opsione reciprokisht pérjashtuese. 1) Brenda vetém pak
oréve, Pjetri kaloi nga té genit figuré heroike e trimérisé sé pashoge né njé frikacak, i cili verbalisht

Page 18
Artikull - Erasmusi



mohoi tri heré radhazi shogérimin e tij me Jezu Krishtin. Shumé sinqgerisht, ky portretizim i Pjetrit tenton
ta tendosé imagjinatén. 2) Pjetri ishte i drejtpérdrejté dhe i singerté né mohimin e tij té njeriut té
panjohur ose té njé kryengritési paraushtarak dhe pérkrahésit té krahut té djathté ekstrem té Judaizmit,
i cili gélloi té kishte emrin Jezus. Duke supozuar se njeriu ishte i panjohur, mohimi i Pjetrit pérputhet
bukur fort me provat e librave apokrifé té paragitura mé paré. Duke supozuar se njeriu ishte njé
kryengrités paraushtarak gé quhej Jezus, mohimi i Pjetrit éshté né pérputhje me historiné e lirimit té
Barabas, si¢ tregohet mé poshté.

Prova: Lirimi i Barabas
Nga arrestimi deri tek Baraba

Para se té futemi drejtpérdrejt né historiné e lirimit té& Barabas, do té ishte e dobishme gé té skicohej
rrugétimi i supozuar i Jezu Krishtit nga momenti i arrestimit té tij té pretenduar deri né momentin e
lirimit té& Barabas. Duke pérdorur katér ungjijté kanoniké si burim té kétij lajmi, njé krahasim i shpejté i
kétyre katér ungjijve zbulon mospérputhjet e dukshme mes tyre. Ky informacion paragitet né Tabelén
3, dhe lexuesi éshté i liré té nxjerré veté pérfundime né lidhje me besueshmériné e tregimeve té
ungjijve rreth lévizjeve té ndryshme té Jezu Krishtit gjaté kétyre ngjarjeve.

Tabela 3: Pérshkimi i udhés sé Jezu Krishtit midis arrestimit té tij dhe lirimit t& Barabas sipas ungjijve
kanoniké

Mateu Marku Luka Gjoni
Te Ana
Te Kajafa Te Kajafa Te Kajafa Te Kajafa
Te Sanhedrini? Te Sanhedrini Te Sanhedrini
Te Pilati
Te Herodi
Te Pilati Te Pilati Te Pilati Te Pilati

Sekuenca mateane varet nga Mateu 26:57; 27:1; 27:1-2.
Sekuenca markase varet nga Marku 14:53, 15:1, 15:1.

Sekuenca lukase varet nga Luka 22:54; 22:66; 23:1; 23:6-8; 23:11.
Sekuenca gjonase varet nga Gjoni 18:12-13; 18:24; 18:28.

Lirimi i Barabas

Page 19
Artikull - Erasmusi



té katér tregimet. Né ¢cdo tregim, Ponc Pilati, guvernatori romak i Judesé, i jep turmés hebreje njé
zgjedhje mes lirimit té dy té burgosurve, njéri prej té ciléve paragitet tradicionalisht si Jezu Krishti, dhe
tjetri si njé rebel famékeq, i cili éshté i njohur vetém si Baraba. Turma e shqgetésuar zgjedh Barabén gé
té lirohej. Pilati e liron Barabén dhe Jezu Krishti gjoja se krygézohet pér vdekje. Megjithaté, si¢ do té
shihet sé shpeijti, ky interpretim i portretizimit t& ungjillit nga Shkolla e sé Dielés s’éshté aspak i sakté,
pér shkak se tekstet mé té vjetra dhe té sakta té ungjijve jané mbajtur larg nga masat e thjeshta deri né
kohét mé té fundit. Prej katér tregimeve, éshté ai i Mateut gé deri mé tani hedhé mé shumé drité dhe
éshté mé i detajuar, dhe pikérisht kété tregim do ta sjellim né vijim:

Jezusi géndroi para guvernatorit dhe geveritari e pyeti duke théné: ‘A je ti mbreti i Judenjve?’ Jezusi i
tha: ‘Ti po thua!... Tani, me rastin e festave, guvernatori e kishte zakon t'i lironte popullit njé té
burgosur, até gé populli kérkonte. Kishin né ato kohé njé té burgosur me nam me emrin Baraba. Kur u
mblodhén njerézit, Pilati i pyeti ata: ‘Ké doni t'jua liroj, Barabén apo Jezusin gé quhet Krisht?’ Sepse ai
e dinte miré se até ia kishin dorézuar nga smira. Dhe ndérsa ai po rrinte né gjykaté, gruaja e tij i ¢oi
flalé: ‘Mos u pérziej aspak me céshtjen e atij té drejti, sepse sot kam vuajtur shumé né éndérr, pér
shkak té tij.” Por, krerét e priftérinjve dhe pleqté ia mbushén mendjen turmés gé ta kérkonin Barabén
dhe Jezusi té vritej. Guvernatori, duke vazhduar, u tha atyre: ‘Cilin nga té dy doni qé t'jua liroj?’ Ata
thané: ‘Barabén!’ Pilati u tha atyre: ‘C'té béj, pra, me Jezusin gqé quhet Krisht?’. Té gjithé i thané: ‘Té
krygézohet! Por, guvernatori tha: ‘Po ¢'té kege ka béré?’ Mirépo, ata po bértisnin edhe mé fort: ‘Té
krygézohet! Atéheré Pilati, duke paré se nuk po arrinte gjé, madje se trazimi po shtohej gjithnjé e mé
shumé, mori ujé dhe i lau duart para turmés, duke théné: ‘Uné jam i pafaj pér gjakun e kétij té dreijti.
Mendojeni ju.” Dhe gjithé populli duke u pérgjigjur tha: ‘Le té jeté gjaku i tij mbi ne dhe mbi fémijét tanél’
Atéheré, ai ua liroi atyre Barabén dhe, mbasi e fshikulloi Jezusin, ua dorézoi atyre, qé té
kryqézohej.[81]

Njé shképutje e vogél nga tema, né shkrimet apokrife vérejmé vazhdimisht se gruaja e Pilatit
identifikohet me emrin Prokla[82]. (Mé shumé pér statusin e saj t& perceptuar nga kishat e hershme té
krishtere mé poshté né kapitull.)

Identiteti i Barabas

Teksti i cituar mé lart nga Mateu, si¢ gjendet né The Holy Bible: New Revised Standard Version (NRSV
), e identifikon qarté Barabén me emrin Jezus. Né kété identifikim, NRSV pérdor tekstet mé té
lashta[83], pér té korrigjuar fshirjen e emrit t& Barabas, d.m.th. emrin Jezus, i cili ishte béré né
versionet e méparshme té Biblés. Né té vérteté, dijetarét e Biblés ishin prej kohésh né dijeni pér kéto
tekste té vjetra té Mateut ku emri i Barabas ishte Jezus. Por, ky informacion mbahej larg popullit té&
thjeshté. Né Versionin e Mbretit Xhejms té vitit 1611, nuk pérmendet absolutisht emri i Barabas si
Jezus. Né Revised Standard Version (RSV) té vitit 1946, ky informacion mé né fund futet né tekst si
njé poshtéshénim i mugét. Pérfundimisht, informata mé e hershme dhe mé e ploté né lidhje me
Barabén paragqitet drejtpérdrejt né tekstin e New Revised Standard Version (NRSV) té vitit 1989, ku ajo
fillimisht ishte dashur té jeté, dhe Baraba i panjohur mé herét béhet edhe njé heré Jezus Baraba.
Megjithaté, pérkthyesit e Biblés ende e mbajné até larg popullit t& réndomté. Ata akoma nuk e kané
kryer detyrén e tyre né edukimin e masave té thjeshta té krishtere dhe né bérjen e tekstit biblik mé té
arritshém pér té krishterét e réndomté. Ata tani kané paragitur Baraban si Jezu Baraba, por ende nuk
véné né dukje se “Baraba’ nuk éshté emér, por éshté njé patronim.[84] Patronimi éshté njé

Page 20
Artikull - Erasmusi



identifikues, i cili tregon se personi &shté i biri i X. Késhtu, né Dhiatén e Re, kemi dishepullin Simon
Pjetri, i cili gjithashtu quhet Simon bar Jona, d.m.th, Simoni i biri i Jonas.[85] Megjithaté, pérkthyesit e
Biblés kané véné bashké vazhdimisht fjalét aramaike “bar” dhe “Abbas”, duke e pérkthyer késhtu
“Jezus bar Abbas” si “Jezus Barabas”, ose, hala mé keq, vetém si “Barabas”. Marré kété parasysh,
dhe duke e ditur se “bar” thjesht do té thoté “biri i”, tani Barabén mund ta identifikojmé si “Jezusi i biri i
Abbasit”. Po edhe ky pérkthim mbetet disi ¢corientues pér faktin se “Abbas” nuk éshté emér i personit.
Fjalén “Abbas” duhet tutje pérkthyer nga gjuha aramaike. “Abbas” do té thoté “at”, kurse Baraba
identifikohet drejtpérdrejt dhe garté te Mateu si “Jezusi, i biri i Atit!"[86] Tani, né gofté se dikush do t'i
pyeste 100 té krishteré té rastit pér identitetin e “Jezusit, birit t& Atit’, té gjithé prej tyre do ta
identifikonin até si Jezu Krisht. Baraba s’ishte askush tjetér pos Jezusit, i biri i Atit![87] Ky nuk éshté njé
identifikim i bazuar mbi ndonjé libér apokrif, i cili mund té keté apo té mos keté prejardhje gé tragézon
deri tek kishat e hershme té krishtera, si¢c ge rasti me Ungjillin e Barnabés. Ky nuk éshté as njé
identifikim i bazuar mbi librat apokrifé, té cilat mund té gjurmohen direkt deri te kishat e hershme té
krishtera, si¢ ishin Dy Librat e Jeut, Apokalipsi i Pjetrit, Traktati i Dyté i Sethit té Madh, apo Veprat e

Gjonit. Por, ky éshté njé identifikim qé nxjerrét drejtpérdrejt nga ungjilli kanonik i Mateut. Eshté njé
identifikim gé béhet vetém njé heré: tekstet mé té hershme té Mateut jané pranuar pérfundimisht, si né
rastin e NRSV; tashmé lexuesi ka mbaruar pérkthimin e dy fjaléve, té cilat pérkthyesit e Biblés akoma
ngurrojné t'i pérkthejné, duke i mbajtur késhtu té krishterét e réndomté né errésiré ndaj deklaratés sé
vérteté té Mateut. Té kuptuarit e pasazhit té Mateut éshté i ngjashém me gérimin e gepés. Duhet
géruar lévore pas |évore, para se té arrijmé te thelbi i vérteté. Megjithése pérkthyesit e Biblés kané
filluar gérimin e gepés pér té réndomtit, procesi i gérimit ka gené jashtézakonisht i ngadalshém, dhe
ngelet ende i papérfunduar. Kéto shtresa té ndryshme paragiten né tabelén e méposhtme:

Tabela 4: Shtresat e Identitetit t& Barabas

Shtresa e Zbuluar e Identietit Versioni i Biblés

1. Barbas King James Version, 1611

2. Jezus Barabas si poshtéshénim Revised Standard Version, 1946

3. Jezus Barabas New Revised Standard Version, 1989
4. Jezus bar Abas —I—

5. Jezusi, biri i Abasit —/—

6. Jezusi, biri i Atit —/—

Bazuar né diskutimin e mésipérm, Pilati, sipas Mateut, ofroi lirimin e njérit prej dy robérve até dité, gé
d.t.th., “Jezusin, birin e Atit” ose “Jezusin i cili quhet Mesia.”[88] Sipas narracionit matean, turma
zgjodhi “Jezusin, birin e Atit” pér lirim. Pilati ua plotésoi atyre kérkesén dhe e liroi “Jezusin, birin e Atit”,
kurse e dénoi “Jezusin i cili quhej Mesia.”[89] Té paktén, narracioni matean na tregon se pati njé
konfuzion té garté né lidhje me até se cili u lirua dhe cili u krygézua. Megé ka luhatje midis kétyre dyve,
“Jezusit, birit t& Atit” dhe “Jezusit gé quhet Mesia”, atéheré si ta dimé se kush éshté njéri dhe kush
tjetri? Pérgjigja éshté dhéné, por lypset té b&mé njé cik pune detektivi. Para se Pilati ta pyeste turmén
se cilin déshironin ta lironin, Mateu na tregon se Pilati ia béri njé pyetje té vetme dhe té qarté Jezusit:
“A je ti mbreti i Judenjve?”[90] Kjo ishte e vetmja gjé pér té cilén Pilati dukej se ishte i interesuar. A

Page 21
Artikull - Erasmusi



pohonte Jezusi té ishte mbret i judenjve, duke cuar ké&shtu né njé kryengritje kundér Romés? Pilati nuk
kishte asnjé shgetésim rreth grindjeve brenda autoriteteve fetare hebreje. Nése dikush pretendonte té
ishte figuré fetare si Mesia, kjo Pilatin aspak s’e shqgetésonte. Ai donte ta vértetonte pretendimin pér
mbret, ngase kjo pérfshinte autoritetin tokésor dhe até sekular, gé paragiste gjithsesi njé sfidé pér
sundimin perandorak t&€ Romés. Pér kété arsye, ai nuk e pyeti Jezusin se a ishte ai Mesia teologjik, kjo
Pilatit fare s’i interesonte. Atij i interesonte ta dinte nése Jezusi pretendonte té ishte mbret i judenjve.
Pretendimi pér Mesi teologjik nuk ishte krim sipas ligjit romak, ndérsa pretendimi pér mbret té judenjve,
pa dyshim, ishte krim. Kétu duhet kéqyr se ¢faré nénkuptohet me “Jezusi gé quhet Mesia”. Breza té
téré té krishterésh jané indoktrinuar nga Shkolla e sé Dielés me njé koncept teologjik t& Mesias, i cili
daton gé nga koha e kishave té hershme té krishtere. Megjithaté, fjala hebraike “Meshiah”, e cila éshté
dhéné né Bibél si “Mesia”, thjesht do té thoté “i vajosur”. Po késhtu, fjala greke “Kristos”, e cila né Bibél
éshté Krisht, éshté thjesht njé pérkthim grek i fjalés hebraike “Meshiah”. Késhtu, edhe nése fjalét e
Pilatit do té ishin “Jezusi i cili quhet Mesia”, krejt ¢faré ai thoshte ishte “Jezusi i cili quhet i vajosuri”. Po
kush ishin té vajosurit e Izraelit? Pérgjigja éshté: mbretérit dhe krerét e priftérinjve té Izraelit. Né kété
aspekt, cdo rebel qé pretendonte té ishte mbret i Izraelit, e né shekullin e paré e.r. pati shumé té tillé,
do ta vajoste veten si mbret i Izraelit, dhe mund té quhej “Mesia”.[91] Pasi vértetuam shgetésimin e
Pilatit dhe me kété akuzén e vérteté kundér Jezusit, d.t.th. pretendimin pér mbret té Judenjve, dhe pasi
vértetuam kuptimin e sakté té fjalés “Mesia”, tani t'i kthehemi pasazhit paralel pér lirimin e “Jezusit, birit
té Atit” te Marku.

Dhe turma, duke bértitur, filluan té kérkonin té bénte ashtu si¢ kishte vepruar gjithnjé pér ta. Atéheré,
Pilati iu pérgjigj atyre duke théné: “A doni t’jua liroj mbretin e Judenjve?”... Por, krerét e priftérinjve e
nxitén turmén gé té kérkonin lirimin e Barabas.[92]

Vini re ndryshimin delikat, por tejet té réndésishém. Zgjedhja éshté mes “Jezusit, Mbretit t& Judenjve”
dhe “Jezusit, Birit t&é Atit"! Duke pasur parasysh kété version, nuk ka pagartési apo konfuzion sa i
pérket identitetit. Pra, Jezusin, i cili pretendonte té ishte mbreti i Judenjve dhe ishte vajosur si i tillé, pra
ishte béré Mesi, e dorézuan pér krygézim, ndérsa Jezusi, biri i Atit, u lirua. Cfaré mund té jeté mé e
thjeshté dhe mé e drejtpérdrejt se kjo? Tani, kush ishte ky Jezus, i cili pohonte té ishte mbret i
Judenjve? Ai ndoshta ishte njé njeri té cilin e kemi hasur tashmé né kété kapitull, “Jezusi, galileas”, qé
d.t.th. kryengritési paraushtarak, té cilin Pjetri e mohoi me plot vetédije.[93] Ishte ky Jezusi vrasés dhe
kryengritési i vérteté, akuzat ndaj té cilit gabimisht u ishin veshur Jezusit, birit té Atit, nga konfuzioni,
apo géllimisht ose ndryshe, té krijuara nga shkruesit e ungjijve apo pérkthyesit e tyre, redaktorét, apo
edituesit.[94] Mé tej], né gofté se e pranojmé rikonstruimin e tregimit matean si¢ propozohet nga ky
autor (J.D.), atéheré éshté e garté se Jezusi, Mbreti i Judenjve (i njohur edhe si Jezusi galileas), ishte
krygézuar, ndérsa Jezusi, biri i Atit, ishte liruar. Kétu, kemi mbrojtje t& qarté té ngjarjes sé krygézimit
indoktrinuar nga fémijéria me mésimet e Shkollés sé té Dielés, mund té mendojé se i téri ky argument i
ndértuar késisoj éshté absurd. Mirg, ta Iémé anash até se cfaré vértet thoshte Mateu pér Jezusin, birin
e Atit, sepse késhtu éshté mé lehté té injorohet e téra. Por, para se té merret ky hap, duhet
konsideruar edhe njé informacion. Nése Pilati e kishte dénuar Jezu Krishtin me vdekje né kryq, atéheré
si do ta kené konsideruar kishat e hershme Pilatin dhe bashképunétorét e tij? A s’do ta poshtéronin ato
Pilatin deri né skajet e tokés? A s’do té dénohej zyrtarisht Pilati me pérjetési né ferr? Dikush me siguri
do té mendonte késhtu. Megjithaté, faktet flasin ndryshe. Mé 28 tetor, kalendari i Kishés Ortodokse
Lindore shénon si festé ditén e Shén Proklas, bashkéshortes sé Ponc Pilatit.[95] Mé 25 gershor, Kisha
e Krishtere Kopte shénon ditén e Shén Proklas dhe Shén Ponc Pilatit si festé![96] Prokla u kanonizua
si e shenjté nga Kisha Ortodokse Lindore dhe nga Kisha e Krishtere Kopte, kurse Ponc Pilati u

Page 22
Artikull - Erasmusi



kanonizua i shenjté nga Kisha e Krishtere Kopte. Por, si e arsyetonte né fillim Kisha e Krishtere Kopte
shenjtérimin e njeriut i cili e kishte dénuar Jezu Krishtin me krygézim? Kjo dhunon haptazi ¢cdo arsye
dhe logjiké. Cfaré dinin kéta té krishteré té hershém qé té krishterét modern nuk diné? Ata mbase e
dinin se Ponc Pilati, i shenijti i tyre i dashur, ishte njeriu i cili e kishte liruar Jezu Krishtin. Ata mbase e
kishin kuptuar mé miré Mateun, sesa shumica e té krishteréve modern. Né kété piké, do té ishte
shumé tendencioze té thuhej “rasti mbyllet, gjykimi shtyhet”. Por, ka mbetur edhe njé déshmi nga
ungjijté kanoniké pér t'u shqyrtuar.

Prové: Rekrutimi i Simonit té Kirenés

Sipas interpretimit tradicional té krishteré mbi krygézimin, Jezu Krishti rrugéton nga dénimi para Ponc
Pilatit deri né vendin e krygézimit, d.m.th. Golgoté (kalvari né latinisht). Ky rrugétim éshté ritualizuar
nga Kisha Katolike Romake si pjesé e 14 Stacioneve té Udhés sé Kryqit, prej té cilave Stacioni i Pesté
éshté me interes té vecanté. Stacioni i Pesté i Kryqit i referohet njé ngjarjeje qé raportohet te
Sinoptikét, por jo te Gjoni. Né Stacionin e Pesté, thuhet se Simoni nga Kirena ishte ngarkuar ta mbarte
kryqgin e Jezusit[97]:

Duke dalé, takuan njé njeri nga Kirena, gé quhej Simon, té cilin e detyruan ta mbartte krygin e Jezusit.
Kur arritén né vendin gé quhej Golgota, domethéné “Vendi i kafkés,” i dhané té pijé uthull té pérzier me
pelin; por ai, mbasi e provoi, nuk deshi ta pinte. Mbasi e krygézuan, i ndané& me short rrobat e tij, gé té
pérmbushej ¢’ishte théné nga profeti: “I ndané ndérmijet tyre rrobat e mia dhe hodhén short mbi tunikén
time.” Pastaj u ulén dhe e ruanin.[98]

Ata e detyruan njé kalimtar, njéfaré Simoni nga Kirena gé kthehej nga ara, babai i Aleksandrit dhe i
Rufit, gé ta mbante kryqgin e tij. Pastaj e cuan Jezusin né vendin té quajtur Golgota, gé do té thoté:
“Vendi i Kafkés”. | dhané té pijé veré té pérzier me mirré, por ai nuk e mori. Dhe, pasi e krygézuan, i
ndané rrobat e tij duke hedhur short, pér té ditur cfaré do t'i binte secilit.[99]

Ndérsa po e conin, kapén njéfaré Simoni nga Kirena, gé po kthehej nga fusha, e ngarkuan me kryqin
gé ta mbarte pas Jezusit...Dhe dy té tjeré, qé ishin kegbérés, i pruné bashké me té, pér t'i vraré. Dhe
kur arritén né vendin gé quhet “Kafka,” aty e krygézuan até* dhe keqgbérésit, njérin né té djathté dhe
tjetri né té majté.[100]

kryqi ishte transferuar pérséri te Jezusi prej Simonit. Sé dyti, né pasazhin e Markut dhe né até té
Lukés, autori i tanishém (J.D.) ka béré fjalén “Jezus” me kursiv. Né té dy vendet, poshtéshénimi i
tekstit t&6 NRSV né ményré té garté thekson se né greqisht lexohet “até”, jo “Jezusin”. Me fjalé té tjera,
pérkthyesit ishin té shgetésuar se lexuesit e réndomté do ta lexonin “até” duke iu referuar Simonit té
Kirenés, po té mos e fusnin fjalén “Jezus” pér “até”. Né kété aspekt, pérkthyesit e kané plotésisht té
drejté. Lexuesi i réndomté do ta lexonte “até” pér t'iu referuar Simonit té Kirenés, duke treguar me kété
se ishte Simoni nga Kirena ai i cili u krygézua. Né pasazhet e mésipérme, Mateu, Marku, dhe Luka
duket se thoné gé ishte Simoni nga Kirena ai i cili u krygézua né vend té Jezusit. Duhet theksuar se
interpretimi i mésipérm i tradités sinoptike nuk é&shté vetém i autorit té tanishém (J.D.). Né fakt, kété
interpretim e jepnin edhe shumé kisha té hershme té krishtere. Lexuesit e kétij kapitulli tashmé kané
hasur né kété interpretim né Traktatin e Dyté té Sethit t& Madh, librin apokrif t& kishave té hershme té
krishtere, ku thuhet, “ishte njé njeri tjetér, Simoni, i cili mbarti krygin mbi shpatullat e tij.” Né té vérteté,
zévendésimi i Simonit té Kirenés (si viktimé e kryqézimit) pér Jezusin ishte njé parim kardinal i besimit
né mesin e atyre té krishteréve té hershém té njohur si bazilidiané,[101] té cilét u shquan né mes té

Page 23
Artikull - Erasmusi



shekullit té dyté e.r. Ata u mblodhén né Egjipt dhe vazhduan sé ekzistuari pérgjaté shekullit t& katért
e.r. Prejardhja e tyre mund té gjurmohet deri te pasuesit e Bazilidit, gé thuhej se kishte marré disa
tradita té fshehta nga Glausias (pérkthyesi i Pjetrit, dishepulli i Jezusit).[102]

Pérmbledhje dhe Konkluzione

Nuk éshté géllimi i autorit té tanishém (J.D.) té provojé traditén e njérit kundrejt tjetrit mbi krygézimin
apo moskrygézimin e Jezu Krishtit. Megjithaté, elaborimet e mésipérme té shkrimit té shenjté té
krishteré, qofté apokrif, gofté kanonik, né ményré dramatike ilustrojné se kishat e hershme té krishtere
nuk pajtoheshin unanimisht rreth doktrinés sé krygézimit t& Krishtit. Eshté e garté se ato ishin té
hutuara se cfaré né té vérteté kishte ndodhur. Teori té ndryshme mbi kété temé qarkullonin brenda
kishave té hershme. Né mesin e kandidatéve té ndryshém me nder té dyshimté si viktimé e krygézimit
jané: Judé Iskarioti, Simoni nga Kirena, njeriu me pérngjasim té Jezu Krishtit, té tjerét té paidentifikuar,
dhe njé kryengrités paraushtarak i njohur si Jezusi galileas, i cili pretendonte té ishte mbret i Judenjve,
té cilin duhet dalluar nga Jezusi, i biri i Atit, d.m.th. Jezu Krishti. Kurani thoté qarté se Jezu Krishti nuk
u krygézua. Segmente té médha té kishave té hershme té krishtere dhe té shkrimeve té shenjta té
hershme té krishtere, pajtohen me kété deklaraté. Nga kjo muslimanét mund té mésojné se shume prej
kishave té hershme té krishtere ishin mé afér Islamit nga se mendohej mé paré. Né anén tjetér, té
krishterét mund té mésojné se doktrina e krygézimit ishte shumé e debatuar dhe e kontestuar nga
kishat e hershme. Me kété, ndoshta té krishterét do té tregonin gatishméri t'ia hidhnin edhe njé shikim
mésimeve té fesé Islame pér t'i konsideruar ngjashmérité midis Islamit dhe bazave té Krishterimit té
hershém.

Pérktheu: Visar Zeka

[1] Kuran 4:157-158.

[2] Josephus F (1988). Faget 264-265.

[3] Tacitus: Annals. Né Pagels E (1979). Fage 70.

[4] Shih parathénien e autorit né lidhje me pérdorimin e shprehjes “pagja qofté mbi té” né kété libér.

[5] Debate té fugishme kané plasur te té krishterét rreth asaj se a ishte vendi i krygézimit Kalvari i
Gordonit apo Bazilika e Varrit té Shenjtéé.

[6] Jané dy céshtje né lidhje me datén e krygézimit. S& pari, né cilin vit té geverisjes sé Ponc Pilati
ngjau krygézimi? Sé dyti, a duhet pasuar kronologjia e tradités sé Sinoptikéve rreth krygézimit né ditén
e Pashkéve hebraike apo ajo Gjonase?

* Shénim i pérkthyesit — kéto iniciale i referohen autorit Jerald Dirks.
[7] Shih parathénien e autorit né lidhje me pérdorimin e termit “Allah” né kété libér.

[8] Pagels E (1979). A) U kanonizua si i shenjté nga Kisha Katolike Romake, Ignati ose Ignacius
Theoforos ishte peshkop i Antiokia (Siris€). Né vitin 107 ose 108 e.r., Ignati u arrestua nga romakeét
dhe u transportua né Romé. Né mes té asaj kohe dhe vdekjes sé tij rreth vitit 110 e.r., Ignati shkroi njé
seri té letrave né té cilat ai sulmonte pohimet se vuajtja dhe vdekja e Jezusit ishin vetém iluzion. Beiler
JG (1998). B) U kanonizua i shenjté nga Kisha Katolike Romake, Polikarpi ishte peshkop i shekullit 2

Page 24
Artikull - Erasmusi



e.r. né Smirna. Shkrimet e tij pérfshinin Letrén dérguar filipianéve, né té cilén ai fugishém sulmonte
argumentin se vuajtja dhe vdekja e Krishtit ishin iluzore. — (1998l). C) U kanonizua si i shenjté nga
Kisha Katolike Romake, Justini ishte filozof i krishteré i shekullit 2 e.r. Veprat e tij pérfshijné “Apologjité”
dhe “Dialogu me Trifon”. — (1998k). D) U kanonizua i shenjté nga Kisha Katolike Romake, Ireni ishte
peshkop i Lionit nga fundshekulli i 2 e.r. Ireni kujtohet miré pér veprén e tij pesé-véllimore Adversus
Haereses, e cila, né thelb, ishte njé sulm kundér gnosticizmit té krishteré. Wingren G (1998). E)
Quintus Septimus Florens Tertullianus (Tertuliani) ishte teolog i krishteré nga fundshekulli 2 e.r dhe
fillimshekulli 3 e.r., i cili mé voné kaloi né hereziné Montaniste. Veprat e tij té shkruara ishin
Apologeticum, Adversus Marcionem, Ad Uxorem, De Patientia, Adversus Hermogenem,
Adverso Valentinianos, De Resurreaione Camis, De Baptismo, De Animo, dhe shumé libra té
tiera. Wilkin RL (1998). F) U kanonizua i shenjté nga Kisha Katolike Romake, Hipolitus ge lindur rreth
vitit 170 e.r. dhe vdiq rreth vitit 235 e.r. Ai ishte njé martir i krishteré, dhe ishte anti-papa i paré. Ai
pérmendet pér shkrimet e tij voluminoze kundér herezive, pérfshiré Philosphumena. — (1998)).

[9] Ignatius: Trallians 10: 1. Né Pagels E (1979). Fage 83.
[10] Danielou J, Marrou H (1964).

[11] Né shumé raste, ortodoksia e krishtere, gé ishte né ngritje e sipér, béri gmos pér t'i ndaluar dhe
shkatérruar té gjitha kopjet e kétyre ungjijve. Né disa raste, shkatérrimi i kétyre librave nga ana e
ortodoksisé sé krishtere pati sukses. Né raste té tilla, pér kéto libra dihet vetém ngagé ato ishin
pérmendur nga ndonjé autor i hershém i krishteré

[12] Kjo listé éshté pérpiluar nga burimet e méposhtme: A) Platt RH, Brett JA. B) Cameron R (1982).
C) Pagels E (1979). D) Robinson 1M (1990). E) Hennecke E, Schneemelcher W, Wilson RM (1963).

[13] Ungjilli i Barnabés. Né Ragg L, Ragg L (1974).
[14] A) Platt RH, Brett JA. B) —(1998e). C) Sundberg AC (1971). D) Koester H (1982).

[15] U kanonizua i shenjté¢ nga Kisha Katolike Romake. Titus Flavius Clemens (Klementi) ishte
president i shkollés katekiste té krishtere né Aleksandriné e shekullit 2 dhe 3 e.r. Veprat e tij té
shkruara jané: Protreptikos; Paidagogos; Stromateis;“Njé Diskurs rreth Shpétimit té Njerézve té

Pasur”; “Nxitje né Durim ose Pérgézime pér té Sapopagézuarit’; Excerptaex Theodoto; Eclogae
Propheticae; dhe Hypotyposeis. Fredericksen LF et al. (1998).

[16] Oregenes Adamantius (Origeni) ishte president i shkollés katekiste té krishtere né Aleksandriné e
shekullit 3 e.r. Ai ishte nxénés i Klementit té Aleksandrisé (shih poshtéshénimin e mésipérm), dhe ishte
autori i Hexapla, De Principiis, Contra Celsum, “Mbi Lutjet”, dhe i komenteve té librave té ndryshme
té Biblés. Chadwick H (1998).

[17] Eusebius Pamfili (Eusebi-sh.p.) ishte peshkop i Cezaresé né shekullin 4 e.r . Ai ishte autor i
veprés monumentale “Historia Kishtare”, “Kroniké&,” dhe autor i apologjive dhe komenteve té ndryshme
— (1998c).

[18] U kanonizua i shenjté nga Kisha Katolike Romake. Eusebius Hieronymus (Zheromi) ishte njé prift
katolik, sekretar privat i Papa Damasus, themelues i manastirit, dhe pérkthyes. Veprat e tij té shkruara
pérfshijné “Bibla né Latinishten e Folme,” Liber Locorum, Liber Interpretationis Hebraicorum
Nominum

Page 25
Artikull - Erasmusi



, Liber Hebraicarum Quaestionumin Genesim, dhe komente té ndryshme. Burghardt WJ (1998).

[19] A) Schneemelcher W: Hyrje e pérgjithshme. Né Hennecke E, Schneemelcher W, Wilson RM
(1963). B) Platt RH, Brett JA.

[20] A) Rahim MA (1974). B) Abdullah M (1996).

[21] — (1998h).

[22] — (1998m).

[23] Lernet-Holenia AM (1998).

[24] Lernet-Holenia AM (1998).

[25] Ungjilli i Barnabés 215-217. Né Ragg L, Ragg L (1974).

[26] Ungjilli i Barnabés 217. Né Ragg L, Ragg L (1974).

[27] Ungjilli i Barnabés 217-218. Né Ragg L, Ragg L (1974).

[28] Ungjilli i Barnabés 219-221. Né Ragg L, Ragg L (1974)

[29] — (1998d).

[30] Hennecke E, Schneemelcher W, Wilson RM (1963).

[31] Dy Librat e Jeut. Né Hennecke E, Schneemelcher W, Wilson RM (1963). Faqge 261.
[32] Brashler J (1990).

[33] Apokalipsi i Pjetrit 81: 4-32; 82: 1-3,17-23,27-33. Né Robinson IM (1990).
[34] Gibbons JA (1990).

[35] — (1998b).

[36] Traktati i Dyté i Sethit té Madh 55: 10-20,30-35; 56: 1-13,18-19,23-25. Né Robinson IM (1990).
Fage 365.

[37] U kanonizua i shenjté nga Kisha Katolike Romake, Aurelius Augustinus (Augustini) ishte peshkop i
Hipos (Afriké) prej vitit 396 deri mé 430 e.r, dhe éshté vlerésuar pérgjithésisht nga kisha tradicionale si
teologu mé i madh i krishteré i epokés sé& hershme. Veprat e tij letrare pérfshijné “Rréfimet”, De
Trinitate, De Civitate Dei, etj. Burnaby J (1998).

[38] Cameron R (1982).
[39] Veprat e Gjonit 97-99,101. Né Cameron R (1982). Faget 94-96.

[40] A) Moffat J (1929). B) Robertson AT (1929). C) Burch EW (1929). D) Peritz Il (1929). E) Scott EF

Page 26
Artikull - Erasmusi



(1929). F) Davies IN (1929b) G) Davies IN (1929a). H) Findlay JA (1929). I) Garvie AE (1929). J) Kee
HC (1971). K) Pherigo LP (1971) .L) Baird W (1971). M) Shepherd MH (1971). N) Wilson RM (1971). O)
Filson FV (1971). P) Sundberg AC (1971). Q) Duncan GB (1971). R) Marsh J (1972). S) Caird GB
(1972). T) Nineham DE (1973). U) Fenton JC (1973). V) Hamilton W (1959). W) Mack BL (1996). X)
Koester H (1982). Z) Robinson IM, Koester H (1971). ZZ) Cameron R (1982).

[41] Shepherd MH (1971). Fage 722. Céshtja e kronologjisé sé sakté té krygézimit né lidhje me
Pashkét hebraike si dhe kronologjia e Gjonit kundrejt kronologjisé sé ungjijve sinoptiké ka ndaré
teologét té krishteré pér shekuj me radhé. Kjo temé kalon pértej fushés sé kétij artikulli.

[42] A) Mateu 26:17-56. B) Marku 14:12-51. C) Luka 22:7-54. D) Gjoni 13:21-30; 18:1-11.
[43] Gjoni 18:1-12.

[44] A) Luka 22:47 i referohet forcave té arrestimit si “turmé”. B) Marku 14:43 i referohet forcave té
arrestimit si “njé turmé e madhe me shpata dhe me shkopinj, e dérguar nga krerét e priftérinjve, nga
shkruesit dhe nga pleqté”, gé nénkupton forcat policore né Tempull. C) Mateu 26:47 i referohet forcave
té arrestimit si “njé turmé e madhe me shpata dhe me shkopinj, e dérguar nga krerét e priftérinjve dhe
nga pleqté e popullit”, duke I&€né té kuptohet se ajo ishte forca policore e Tempullit.

[45] Rreth arratisjes sé dishepujve shih Mateu 26:56 dhe Marku 14:50-2.
[46] Luka 22:50-51.

[47] Gjoni 18:13-16.

[48] Mateu 26:57; Marku 14:53; Luka 22:54.

[49] Mateu 26:57-58; Marku 14:53-54; Luka 22:54-55; Gjoni 18:15-16.
[50] Mateu 26:69-75.

[51] Luka 22:55-62

[52] Marku 14:66-72.

[53] Gjoni 18:17-18, 25-27.

[54] A) Danielou J, Marrou H (1964). B) Asimov | (1969). C) Leon-Dufour X (1983). D) Schonfield HJ
(1967). E) — (1998p). F) Bornkamm G (1998).

[55] A) Josephus F (1988). B) Leon-Dufour X (1983).
[56] A) — (1998p). B) Asimov | (1969).
[57] Luka 06:15; Veprat e Apostujve 01:13.

[58] Mateu 10:4; 26:14; Marku 03:19; 14:10; Luka 06:16; 22: 3; Gjoni 6:71; 12:4; 13:2; 13:26.

Page 27
Artikull - Erasmusi



[59] A) Dupont-Sommer A (1967). B) Leon-Dufour X (1983).
[60] Josephus F (1988).
[61] A) Luka 2:1-3. B) Josephus F (1988). C) Bornkamm G (1998).

[62] A) Veprat e Apostujve 05:37. B) Josephus F (1988). C) Bomkamm G (1998). D) LeonDufour X
(1983).

[63] Veprat 05:37.

[64] A) Josephus F (1988). B) Leon-Dufour X (1983).
[65] A) Josephus F (1988). B) Bomkamm G (1998).
[66] Mateu 26:71.

[67] Marku 14:67.

[68] A) Mateu 26:71. Shih poshtéshénimin “0” né —: The Holy Bible: New Revise Standard Version.
Nashville, Thomas Nelson, 1989. B) Stegemann H (1998). C) Deklarata e Mateut 02:23, né té cilén
“nazaren” lidhet me diké nga Nazareti, éshté “larg mendsh” ngagé ngatérron fjalén hebraike “nazir” (i
shuguruar, i shenjté, njeri i pérkoré&) me fjalén tjetér hebraike “nezer” (dalé ose gjuaj). Kee HC (1971).

[69] Stegemann H (1998).

[70] Stegemann H (1998).

[71] A) Leon-Dufour X (1983). B) — (1998t).
[72] A) Schonfield HJ (1967). B) — (1998t).
[73] Gjyqtarét 13:1-24; 16:13-17.

[74] 1 Samuel 1: 1-22

[75] A) Strugnell J (1998). Kur diskuton rreth Gjon Pagézorit, John Strugnell thoté: “Tesha e tij e gjaté,
prej leshit té vrazhdé té devesé, ishte veshje tradicionale e profetéve, kurse dieta e tij me akacie dhe
mjalté té egér tregon ose respektimin rigoroz té ligjeve hebraike té& pastértisé, ose sjellien asketike té
njé naziriti (njé hebre gé zotohet apostafat né shérbim té Zotit).” B) Schonfield HJ (1967).

[76] Veprat e Apostujve 21:17-26.
[77] Veprat e Apostujve 21:17-26.

[78] Historia e ringjallies sé Llazarit nga vdekja tregohet tek Gjoni 11:38-44. Si¢c e bén té garté
narrativa, Jezusi ishte fizikisht shumé afér kufomés pér té gené nazareas.

Page 28
Artikull - Erasmusi



[79] A) Josephus F (1988). B) Schonfield HJ (1967). C) Wilson | (1985).
[80] Mateu 27:11-26; Marku 15:6-15; Luka 23:13-25; Gjoni 18:38-40.
[81] Mateu 27:11, 15-26.

[82] Prokla identifikohet si gruaja e Pilatit né shkrimet apokrife t&¢ méposhtme, té cilat gjenden te Platt
RH, Brett JA. A) Letra e Herodit pér Pilatin, guvernatorin. B) Letra e Pilatit pér Herodin. C) Gjykimi dhe
Dénimi i Pilatit, i njohur gjithashtu si Paradosis i Pilatit.

[83] Identifikimi i Jezusit me emrin Barabas gjendet né tekstet e ndryshme té lashta té Mateut,
pérfshiré versionet greke, siriane, dhe té tjerat. Eshté raportuar po ashtu nga Origjeni, ati apostolik i
shekullit té treté e.r. A) Fenton JC (1973). B) — (1998a).

[84] A) — (1998a). B) Leon-Dufour X (1983). C) Asimov | (1969). D) SchonfieldHJ (1967). E) Fenton
JC (1973). F) Pherigo LP (1971).

[85] Mateu 16:17. Né NRSV, pérkthyesit kané pérkthyer emrin “Simoni i biri i Jonas”. Né& RSV-né e
méhershme, pérkthyesit thoshin thjesht “Simon Bar-Jona”.

[86] A) — (1998a). B) Leon-Dufour X (1983). C) Asimov | (1969). D) Fenton JC (1973). E) Pherigo LP
(1971).

[87] Pér hir té lexuesve muslimané, autori vé né dukje se shprehja “Biri i Atit” nuk nénkupton ndonjé
“lindje.” Shih kapitullin me titull “Pagézimi i Jezusit” (i té njéjtit libér — sh.p.).

[88] Mateu 27:17.

[89] Mateu 27:17-26.

[90] Mateu 27:11.

[91] A) Leon-Dufour X (1983). B) Schonfield HJ (1967).
[92] Marku 15: 8-9,11.

[93] Mateu 26:69-70.

[94] A) Marku 15:7. B) Luka 23:18-19. C) Gjoni 18:40. D) “Kusar” dhe “vjedhés” ishin terma qé
pérdoreshin shpesh nga romakét pér kryengritésit e armatosur.

[95] Platt RH, Brett JA.

[96] A) Hennecke E, Schneemelcher W, Wilson RM (1963). Fage 484. B) Platt RH, Brett JA. Fage 279.
C) — (19989).

[97] — (1998n).

Page 29
Artikull - Erasmusi



[98] Mateu 27:32-36.
[99] Marku 15:21-24.

* Shénim i pérkthyesit — Né NRSV, né gjuhén angleze, té cilin autori (J.D.) e pérdor, né vend té
péremrit “até”, si¢c géndron né gjuhén shqipe, éshté emri “Jezus”. Shih sgarimin e autorit (J.D.) fill né
paragrafin vijues.

[100] Luka 23:26, 32-33.

[101] Norwood FA (1971).

[102] — (1998b).

Botuar fillimisht ne www.mburoja.net, marre me lejen e perkthyesit
Date Created

24/07/2015

Author
erasmusi

Page 30
Artikull - Erasmusi



